
185

العدد 10

ص
ّ
  ملخ

التأكيد على مسؤوليَّة  الحيويَّة بين الإنسان وبيئته، ونرى  العلاقة  الكتاب  نقرأ في صفحات هذا 
مكوِّنات  من  تحتويه  بما  فالأرض،  الله.  خلقه  الذي  البيئي  التوازن  على  الحفاظ  في  الإنسان 
طبيعيَّة، تتطلَّب من الإنسان الاهتمام بها وعدم تدمير مواردها. من خلال منظور ديني وعلمي، 
يناقش الكتاب كيفيَّة تفاعل الإنسان مع البيئة وفقًا لتعاليم الشريعة الإسلاميَّة التي تدعو إلى إعمار 
الأرض والاعتناء بها. كما يشير الكتاب إلى خطورة التلوُّث والإهمال البيئي نتيجة تجاهل هذه 

المبادئ.

يتناول الكاتب ضمن فصول كتابه »الإسلام والبيئة« مسؤوليَّة الإنسان في استثمار ثروات الأرض 
بل هو  لتحقيق رغباته،  يسعى  ليس مجرَّد مخلوق  الإنسان  أنَّ  التأكيد على  مع  بشكل مستدام، 
راعٍ للأرض والمخلوقات من حوله. ويبُرز أهمّيَّة الالتزام بالأوامر الإلهيَّة التي تحافظ على البيئة 
د الكتاب على ضرورة السعي إلى الرزق بالطرق  وتحقيق التوازن في الحياة. مضافاً إلى ذلك، يشُدِّ
المشروعة والحفاظ على نظافة البيئة والروح والجسد. ويختتم الكاتب بتأكيده على أهمّيَّة التعايش 
السلمي بين الأديان والشعوب كونه جزءًا من مسؤوليَّة الإنسان في الحفاظ على سلام المجتمع.

الكلمات المفتاحية: 

1 -  مترجمة، من سوريا.

ُ
ة
َ
ئ
ْ
البِي

َ
 و

ُ
م

َا
ل

ْ
الِإس

قراءة: لينا السقر)1(

قراءة في كتاب

البيئة، الإنسان، القرآن الكريم، الموارد الطبيعيَّة، الأوامر الإلهيَّة، 
الأعمال السيِّئة، الأعمال الحسنة، المدينة الفاضلة.



بِيْعَة186ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Ms. Lina Al-Saqar )1(

  Abstract 

In this book, we explore the vital relationship between humans and their 
environment, emphasizing humanity’s responsibility to preserve the ecological balance 
established by Allah. The Earth, with all its natural components, requires human care 
and the protection of its resources. From both religious and scientific perspectives, 
the book discusses how humans should interact with the environment in accordance 
with Islamic teachings, which advocate for the Earth’s cultivation and preservation. It 
also highlights the dangers of pollution and environmental neglect resulting from the 
disregard of these principles.

Within the chapters of his book, the author addresses humanity›s responsibility 
to utilize the Earth›s resources sustainably, emphasizing that humans are not merely 
creatures driven by their desires but are stewards of the Earth and all living beings. The 
book underscores the importance of adhering to divine commandments that safeguard 
the environment and maintain balance in life. Additionally, it stresses the necessity 
of seeking lawful means of sustenance and preserving the purity of the environment, 
the soul, and the body. The author concludes by affirming the importance of peaceful 
coexistence among religions and peoples as part of humanity›s responsibility to 
maintain societal harmony.

Keywords:
 Environment, Humanity, the Holy Qur’an, Natural Resources, Divine Commands, Evil 
Deeds, Good Deeds, Ideal city.

1 -    Translator - Syria.

Islam, Environment

Reading a Book



187

العدد 10

بطاقة الكتاب

عنوان الكتاب: الإسلام والبيئة

مؤلف الكتاب: آية الله الشيخ عبد الله الجوادي الآملي

دار النشر: دار الإسراء للنشر 

سنة النشر: 1968م. 

عدد الصفحات: 345.

اللغة الأصليَّة للكتاب: اللغة الفارسيَّة.

ترجمه للعربيَّة: مقداد الحيدري.

مة
ِّ
مقد

في عالمنا المعاصر، من الضروري التأمُّل في العلاقة التي تجمع بين الإنس��ان وبيئته، وكيف 

يؤثِّ��ر كلٌّ منهما في الآخر. فمن��ذ أن خلق الله تعالى الكون، وضع في��ه توازناً دقيقًا من مكوِّنات 

الأرض والمي��اه والهواء والنباتات والحيوانات؛ حيث تعمل هذه العناصر كلهّا بتكامل للحفاظ 

يَّة مسؤوليَّة الإنس��ان في هذا النظام البيئي الشامل؛  على اس��تمراريَّة الحياة. ومن هنا، تظهر أهمِّ

حيث يعُتبر الإنسان المخلوق الذي وهبه الله القدرة على التأثير في الأرض، سواء بالإصلاح أم 

بالفساد.

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



بِيْعَة188ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ة الكائنات الحيَّة  يأتي هذا الكتاب ليُلقي الضوء على دور الإنسان في الحفاظ على البيئة وصحَّ

من خلال منظور ديني وعلمي. وقد حثَّت الديانات السماويَّة، وبالأخصّ الإسلام، على ضرورة 

الحفاظ على كوكب الأرض وعدم اس��تنزاف موارده أو تدمير عناصره الحيويَّة. كما أكَّدت على 

ضرورة الاقتداء بالأوامر الإلهيَّة التي تدعو إلى إعمار الأرض، والتأكيد على مس��ؤوليَّة الإنس��ان 

في هذا الإطار؛ حيث أصبح التلوُّث البيئي والإهمال الذي يعاني منه كوكبنا اليوم نتيجة تجاهل 

هذه المبادئ الأساس، ما أدَّى إلى تدهور جودة الحياة بشكل عام.

نقرأ ضمن صفحات الكت��اب المفاهيم المتعلِّقة بكيفيَّة الحفاظ على البيئة في ضوء الشريعة 

الإس�الميَّة، من أهمّيَّة استثمار ثروات الأرض بشكل مثالي بما يتماشى مع أوامر الله، وكيف أنَّ 

الاس��تعمار الس��لبي والتعامل غير المس��ؤول مع الموارد الطبيعيَّة له تأثيرات كارثيَّة على البيئة.  

ويسُلِّط الضوء على العلاقة الوثيقة بين الإنسان والبيئة من وجهة نظر دينيَّة، مؤكِّدًا على أنَّ الإنسان 

ليس مجرَّد مخلوق معني بتحقيق رغباته الشخصيَّة، بل هو راعٍ للأرض والمخلوقات من حوله.

- والإنس��ان والطبيع��ة، فالإنس��ان لا يمكنه  نع��رف تمامً��ا العلاقة ب�ني الخال��ق -عزَّ وج��لَّ

��ق الت��وازن والرخ��اء في حيات��ه إلا إذا الت��زم بالأوام��ر الإلهيَّ��ة الت��ي تضم��ن حماي��ة  أن يحقِّ

البيئ��ة والحف��اظ ع�ىل أرزاقه. وم��ن هنا، ت�ربز أهمّيَّ��ة العم��ل والس��عي إلى ال��رزق بالطرق 

 المشروع��ة، م��ع التأكيد ع�ىل أنَّ الحف��اظ على نظاف��ة البيئ��ة هو جزء م��ن هذه المس��ؤوليَّة. 

يحثُّن��ا الكاتب ع�ىل ضرورة احترام العلاقات الإنس��انيَّة والاهتمام بها، مش�رياً إلى أنَّ التعايش 

الس��لمي والتسامح بين الأديان والش��عوب هو جزء من مسؤوليَّة الإنسان في الحفاظ على سلام 

المجتمع بشكل عام.

عرض الكتاب

 انطلاقاً من أهمّيَّة الحفاظ على البيئة وإبراز دور الإنسان في المحافظة عليها، يتطرَّق الكتاب 

ة الكائن��ات الحيَّة، وتوضيح  ث عن مس��ؤوليَّة الإنس��ان في الحفاظ على البيئة وصحَّ إلى التحدُّ

الأضرار الناتجة عن التلوُّث والإهمال البيئي. كما يشير إلى أهمّيَّة العلم والدين في تعزيز الوعي 

البيئي والتزام المجتمعات بحماية البيئة من أجل تحسين جودة الحياة.



189

العدد 10

ث فيه��ا الكاتب عن دور الإنس��ان وعلاقته  ��ن الكتاب خمس��ة فصول رئيس��ة، يتحدَّ يتضمَّ

 بالبيئة وضرورة إعمار الأرض، مستشهدًا بآيات من القرآن الكريم والأحاديث النبويَّة الشريفة.

ث الفصل الأول عن ضرورة اس��تثمار ثروات الأرض بصورة مثاليَّ��ة، وضرورة الاقتداء  يتح��دَّ

بالأوامر القرآنيَّة لعمارة الكون، وما ينتج من مخالفتها. ويبرز أيضًا أثر الاس��تعمار السلبي على 

البيئة.

في الفص��ل الثاني، يتناول الكتاب تعريف الإنس��ان بأكثر من منظور وعلاقته بالبيئة من جهة، 

ث عن الاهتمام بالبيئة م��ن وجهة نظر دينيَّة. وينتق��ل في الفصل الثالث  وم��ن جهة ثاني��ة، يتحدَّ

- والإنس��ان والطبيعة، وضرورة التزام الإنس��ان  إلى الحدي��ث عن العلاقة بين الخالق -عزَّ وجلَّ

بالأوامر الإلهيَّة، مبرزاً كيف يصبح العالم من حولنا سيِّئاً مع سوء النوايا والتصرُّف. يظهر في هذ 

الفصل الأرزاق الآتية من الطبيعة، وكيف تصبح الأمور أسوأ في حال استخدامها بشكل خاطئ. 

يَّته، وعن أهمّيَّة السعي للرزق بالطرق  ص الكاتب الفصل الرابع للحديث عن العمل وأهمِّ يخصِّ

 المشروعة. كذلك يتناول أهمّيَّة نظافة كل ما يوجد حولنا، من بيئة ومنزل وجس��د وحتى الروح.

أم��ا الفصل الأخير، وه��و الفصل الخامس، يب�ّن�يّ الكاتب ضرورة احترام العلاقات الإنس��انيَّة، 

بكافة أشكالها، مبينًا الفرق بين التعايش السلمي وبين التسامح مع الأهل. ويتسع بنقاشه ليشمل 

التعايش بين الأديان والشعوب. 

وفي الختام، نجد أنَّ الكتاب لا يقتصر على طرح أفكار نظريَّة بل يسعى لتقديم إرشادات عمليَّة 

في كيفيَّة الحفاظ على بيئتنا من خلال التكامل بين العلم والدين، وكيف يمكن لكلّ فرد أن يكون 

ة فهارس متعلقّة  يات البيئة الحاليَّة. وفي نهاية الكتاب يوجد عدَّ جزءًا من الحلّ في مواجهة تحدِّ

بالآيات القرآنيَّة المسُتشهد بها ضمن الكتاب، وكذلك الأحاديث النبويَّة الشريفة، والشخصيَّات 

البارزة والتاريخيَّة، وأهمّ الكتب المرجعيَّة. يوضّح اس��تخدامها لتأكيد أفكار الكاتب أنَّ التراث 

الدين��ي والعلمي يش��كِّلان معًا إطارًا ش��امًال يدعو إلى إعادة النظر في أس��لوب حياتنا وعلاقتنا 

بالطبيع��ة، وكيف أنَّ القرآن الكري��م ومن بعد الأحاديث النبويَّة الشريفة يع��دّان مصدرًا ومرجعًا 

لضمان اس��تمراريَّة حياة خالية من العوز، مليئة بالازدهار والتعايش السلمي، وبيئة نظيفة بموارد 

كافية للجميع. 

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



بِيْعَة190ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

 الفصل الأول: إعمار الأرض وتأس��يس المدينة الفاضلة بواسطة خليفة 

الله

أهمّ ما ورد في هذا الفصل أنَّ الله -تعالى- هو من خلق الإنس��ان وجعله خليفته على الأرض، 

ووفَّر له كلّ المواد الأوَّليَّة في الطبيعة، ومنحه عقًال ليبدع ويستخدم موارد الطبيعة بأشكالها كافَّة 

وبالطريقة الأمثل. 

رة للإنس��ان، لذا يجب الاس��تفادة منها بأفضل الطرق، ولصالح أحسن  جميع الموارد مس��خَّ

ر الله -تعالى-  الأعمال، وإلا تعُتبر الإس��اءة إليها وسوء استخدامها شكلٌ من أشكال الكفر. سخَّ

الموارد والبيئة للإنسان ليسهِّل له الحياة، فالأرض للزراعة والتنقيب لاستخراج المعادن والثروات 

الثمينة. ومن يعرض عن الأوامر الإلهيَّة بالاستخدام الأمثل لكلّ موارد الطبيعة والبيئة، يتَّجه نحو 

ضيق الحياة وضنكها، ويبتعد عن الحياة الرغيدة السويَّة.   

ث الكاتب في هذا الفصل عن دور القوى الاس��تعماريَّة بدمار الأرض،  ومن جهة ثانية، يتحدَّ

واستغلال الثروات وسرقتها، على حساب شعوب البلاد المستعمرةَ، ما يؤدِّي إلى فقرها وتراجعها 

وتخلفّها عن ركبِ الحياة الطبيعيَّة والمثاليَّة. فالاس��تعمار يس��تغلّ قمح البلاد المحتلَّة وثرواتها 

الباطنيَّة والحيوانيَّة، ويضّرون بالماء، والهواء، والتراب، والبحر، والجبل، وسائر المخلوقات. 

لذلك، أمر الإسلام قادة الدول الإسلاميَّة بالحفاظ على سلامة البيئة والأرض لمصلحة الناس 

ة. فالمجتمع الس��ليم بيئيًّا هو سليم اقتصاديًّا وصحّيًّا وتجاريًّا. وكلّ ذلك لمصلحة الإنسان  عامَّ

الذي يعتبر أس��اس نظم ثلاثة، وهي: النظام الفاعلي الذي يعتبر بكليّته بيد الله الواحد، والنظام 

الداخلي المؤلَّف من الروح المجردّة والجسد، والنظام الثالث هو النظام الغائّي الذي يتمثَّل بعدم 

موت الروح بعد فناء الجسد. 

ولعلّ أهم هدف للحكومات الإس�الميَّة هو تأس��يس المدينة الفاضلة الذي يجري من خلال 

تربية الناس تربية صالحة وسليمة، كمن يهدف للوصول لخلافة الله على الأرض. ومن الصفات 

التي تتحَّىل بها المدينة الفاضلة تتعلَّق بالبيئة والإنسان، منها:

تأمين العلم والمعرفة للناس؛ لأنَّ الجهل سببٌ رئيس لانحطاط المجتمعات، وتراجع ��

العقول.



191

العدد 10

ة، ودعوة الناس للغرس والصيان��ة والحصاد والعمل، لبناء �� وضع خطوط ماليَّ��ة عامَّ

اقتصاد سليم. 

ل، وتعليمهم لاكتس��اب الفنّ �� دعم الصناعات والمه��ن، وتأمين أجور مُرضية للعَّام

بالمهنة، وتوفير وسائل الرفاه والعيش الرغيد.

الانتفاع من الصناعات واس��تخدام التكنولوجيا بطريقة سلسة ومفيدة، والابتعاد عن ��

طرق التخريب والدمار.

يكمن رقيّ المجتمعات الإس�الميَّة بتنفيذ التنمية الحقوقيَّة، وتطبيق القوانين كاملة، ��

والالتزام بتطبيقها للحفاظ على الاقتصاد والصناعة والثروات من الهدر والفساد. 

من أهم صفات الحكومات الاسلاميَّة -أيضًا- رفض الظلم والوفاء بالعهود والمواثيق الدوليَّة، 

ومحاربة الاس��تعلاء والاس��تكبار، وتحقي��ق العدل الاجتماعي، والتش��جيع ع�ىل أداء الأمانة، 

والابتعاد عن الخيانة في الأموال والحقوق، وتربية المجتمع على احترام الآخر، واحترام القوانين 

والتشريعات التي تهدف للوصول إلى بيئة س��ليمة معافاة من الفقر والعوز والفس��اد. فالاحترام 

المتبادل لأمانات الآخرين يؤدّي إلى إقرار الأمن والحُريَّة، وتأسيس المدينة الفاضلة.  

الفصـل الثاني: صبغة العلوم الإنسانيَّة والدينيَّة في البيئة

علم الإنسان هو أحد أهمّ الموضوعات والعلوم التي درسها وناقشها كثير من المفُكِّرين الغرب 

ة. أبرز ما تناوله هذا العلم: هو فترة ما قبل الحداثة التي  والعرب، وأقاموا عليها أبحاثاً فلسفيَّة مُهمَّ

ادَّعى الغرب أنَّ الإنسان فيها كان فاقدًا لأي شأن ومنزلة، ومرحلة الحداثة التي نال فيها الإنسان 

ا المرحلة الثالثة فهي مرحلة ما بعد الحداثة التي سيصل فيها الإنسان بشأنيّته إلى الكمال.  مرتبة، أمَّ

ورغم تعدّد الصور والأفكار ضمن هذا العلم وأبحاثه، يعود الإنسان في القرآن الكريم إلى الله في 

النهاية بعد أن خُلِق في الحياة ليك��ون الخليفة القادر على البناء والتطوّر والحفاظ على ما منحه 

الله إياه، من بيئة، وطبيعة، وموارد، وشمس، وهواء، وماء ... إلخ. 

ا البيئة ومعرفة أصولها فهو حقّ من حقوق الإنسان. لذلك كان من الضروري التحذير والنهي  أمَّ

ة. لا تعني الطرق هنا مسارات المشي العاديَّة فقط،  عن تلوُّث البيئة والجو والطرق والأماكن العامَّ

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



بِيْعَة192ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ا المقصود بها المنافذ البحريَّة والبريَّة والحدود بين البلاد، وكلّ ما يؤدّي إلى شيء. وإنَّم

ضمن هذا الفصل، يتناول الكاتب العلاقة بين العلوم الشرعيَّة والعلوم الحديثة في إطار التفسير 

الفقهي؛ حيث يعتبر علم التفسير من الأدوات الأساس لفهم النصوص الدينيَّة وتطبيقها في الحياة 

اليوميَّة. يسُ��هم الاجتهاد الديني في اس��تخراج الأحكام الشرعيَّة من النصوص من خلال قواعد 

شرعيَّة ثابتة، ويعزّز دور الفقه في التفاعل مع القضايا المعاصرة. في هذا الس��ياق، يشُدّد الكاتب 

على أهمّيَّة التنسيق بين الفقه الإسلامي والعلوم الحديثة؛ حيث تقدّم الأخيرة آفاقاً جديدة تسُاعد 

في توسيع الفهم الفقهي وتطويره. كما يظُهر الفكر الإسلامي انفتاحًا على تأثير العلوم الإنسانيَّة؛ 

إذ يعُتبر الاس��تفادة منها ضرورة لفهم أعمق للمش��كلات المعاصرة وتقديم حلول مستنيرة. يبرز 

في هذا الس��ياق ضرورة الالتزام بمنهجيَّة بحث علمي دقيقة تضمن التفسير الصحيح للنصوص 

الدينيَّة بما يتناسب مع تطوُّرات العصر.

يظهر الكاتب دور العلوم في تطوير الفكر الإنس��اني في ضوء الوحي. بداية، تبُرز أهمّيَّة فهم 

كيفيَّة استخدام الإنسان لقوّته العقليَّة والجسديَّة في ضوء التعاليم الدينيَّة، وكيف أنَّ الإسلام يعزِّز 

استخدام هذه القوى بطرقٍ تخدم الأهداف النبيلة، مثل صناعة الأسلحة الدفاعيَّة التي تساعد في 

حماية النفس والدين. كما يشُ�ري إلى أنَّ الإسلام لم يقتصر على النصوص بل شجَّع على تطوير 

العلوم لاستخدامها في مجالات الحياة المختلفة، مع التأكيد على ضرورة توجيه هذه العلوم بما 

يتوافق مع القيم الدينيَّة. مضافاً إلى ذلك، يركّز على أهمّيَّة المنهج الإسلامي في السياسة؛ حيث 

يعُتبر الإسلام ركيزة أساس لفهم السياسة بشكل صحيح، ما يتطلبّ فهًام عميقًا للنظام السياسي 

الإسلامي الذي يتماشى مع المبادئ الدينيَّة. في هذا الإطار، أشار النص إلى كيفيَّة إدخال العلوم 

السياس��يَّة في تعليم المجتمعات وتوجيهها بشكل يتوافق مع أحكام الشريعة. كما تناول النقاش 

ه اس��تخدام الأسلحة للأغراض  حًا أنَّ الإسلام قد وجَّ في الأس��لحة والتدريب العس��كري، موضِّ

ة. الدفاعيَّة والحفاظ على أمن الأمَُّ

تخُتتم النقاط بمفهوم ازده��ار العلوم في ضوء الوحي؛ حيث يظُهر التأثير العميق الذي تتركه 

المبادئ الدينيَّة على العلوم الطبيعيَّة، والسياس��يَّة، والفكريَّة، ما يعزِّز من تطوّر المجتمع ويسهم 

في تحسين حياة الإنسان عبر تعزيز العقل واستخدامه في سبيل الخير العام.



193

العدد 10

الفصـل الثالث: علاقة الأعمال الحسنة والسيِّئة بالحوادث الطبيعيَّة

يتناول الكاتب هنا مجموعة من المفاهيم الفلسفيَّة والدينيَّة حول العلاقة بين الوجود، والعلم، 

والمفهوم الإس�المي للخير وال�رش؛ حيث يجري تناول موضوعات مث��ل أهمّيَّة العلم في ضوء 

الوحي، وطبيعة الأس��ئلة التي تطرحها البشريَّة عن معاني الخير والشّر، وأس��باب وجودهما في 

الك��ون. كما يجري التطرُّق إلى مفهوم الفهم العقلي ودوره في التعامل مع هذه الأس��ئلة، ومدى 

تأثير التصوُّرات الماديَّة عن الوجود على تفكير الإنس��ان. ومضافاً إلى ذلك، يبّني الكاتب مسألة 

النس��بيَّة بين الخير والشّر، وتوضيح كيفيَّة تفسير هذه العلاقة من منظور إسلامي؛ حيث يختلف 

النظر إلى الوجود بناءً على الفهم العقلي والعلمي المقترن بالتعاليم الدينيَّة. فبينما يرى بعضٌ أنَّ 

الشّر يوجد إلى جانب الخير بصفته جزءًا من الكمال الإنساني، يشير النص إلى أنَّ التصوُّر الديني 

ا من خلال النظر إلى العالم باعتباره خلقًا إلهيًّا له غايات عُليا. يطرح حًّال خاصًّ

ح الكاتب أهميَّ��ة التفريق بين هذه المفاهيم وفقًا للأخلاق الإس�الميَّة  وم��ن ناحية ثانية يوضِّ

وتفس�ريها للأحداث والظواهر الطبيعيَّ��ة، وكيفيَّة تأثير هذا الفهم ع�ىل الاجتهادات والقرارات 

م إطارًا معرفيًّا يساعد في تفسير هذه الظواهر  الإنسانيَّة، مؤكِّدًا على أنَّ العلم، في ضوء الوحي، يقدِّ

ومعالجتها في سياق قِيَم إنسانيَّة إسلاميَّة.

هن��ا، يناق��ش الكات��ب الف��رق ب�ني مفهوم��ي »م��ن عن��د الل��ه« و»من الل��ه« ك�ام وردا في 

حً��ا كيفيَّ��ة تمييز الأع�امل البشريَّة الت��ي تنبع م��ن إرادة الل��ه، والتفريق  الق��رآن الكري��م، موضِّ

بينه��ا وب�ني الظواه��ر الطبيعيَّ��ة التي تق��ع بإرادت��ه مباشرة. يُ�ربز كي��ف أنَّ الأفع��ال والظواهر 

في الك��ون مرتبط��ة ب��إرادة إلهيَّ��ة تنظِّم الكون وتش��مل جمي��ع جوان��ب الحي��اة البشريَّة. كما 

��ح كي��ف أنَّ الق��رآن يميِّز ب�ني إرادة الله المب��اشرة في أع�امل الكون وبين الأع�امل التي  يوضِّ

 يسُ��هم الإنس��ان فيها؛ حي��ث تعتبر هذه الأع�امل »من عند الل��ه« وتجري تحت إرادت��ه العُليا. 

مضافاً إلى ذلك، يتطرَّق الكاتب إلى العلاقة بين الوجود والشّر؛ حيث يعرض النصّ تفسيراً فلسفيًّا 

حًا أنَّ الفهم الدين��ي لهذه العلاقة يتأثَّر بالإرادة الإلهيَّة التي تحكم جميع  ع��ن هذه الثنائيَّة، موضِّ

الأعمال في الكون.

ويظه��ر دور الإنس��ان في تحوي��ل النعمة إلى نقم��ة وفقًا للتعالي��م القرآنيَّ��ة؛ حيث يبّني 

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



بِيْعَة194ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

كيف أنَّ الله -س��بحانه وتعالى- قد خلق النعم للإنس��ان وأعطاه إياها لتكون وسيلة للعبادة 

والطاع��ة، ولكن في حال اس��تخدم الإنس��ان ه��ذه النع��م في المعصي��ة أو الانحراف عن 

ح أنَّ الإنس��ان له الخيار  الطري��ق القويم، ف��إنَّ هذه النعمة تتح��وَّل إلى نقمة علي��ه. ويوضِّ

في كيفيَّ��ة اس��تغلال النِع��م التي أنعم الل��ه بها علي��ه، وأنَّه إذا اس��تخدمها بما ي��رضي الله 

��ا إذا اس��تخدمها في المعصية فإنَّه��ا تصبح نقمة.   -س��بحانه وتع��الى- فإنَّها تظ��لّ نعمة، أمَّ

وفي هذا الس��ياق، يسُتش��هد الكاتب ببعض الآيات القرآنيَّة والأحادي��ث النبويَّة التي تدعو 

الإنس��ان إلى ش��كر نعم الله واس��تخدامها في طاعة الله، ويبّني كيف أنَّ ه��ذا الفهم يرتبط 

بتوجيهات دينيَّة مستمرةّ تحثّ على استغلال كل ما هو إيجابي في الحياة البشريَّة للأهداف 

السامية.

يع��رض الكات��ب أيضً��ا مفه��وم »س��قوط الإنس��ان في وادي الكبري��اء والغ��رور«، مبيِّنًا أنَّ 

الإنس��ان يق��ع في اختياراته بين الكمال وال�رّش. فبعض الأفعال الإنس��انيَّة تعتبر مس��وّغًا للشّر 

ك�ام ورد في الآيات القرآنيَّة؛ حيث يش�ري النصّ إلى أنَّ الشّر ليس من طبيع��ة الله، بل هو نتيجة 

لاستخدام الإنس��ان لعقله في مسارات خاطئة قد تؤدّي إلى الفس��اد. ويصوّر الشر والشرور في 

الك��ون من منظور إس�المي، حيث يعت�رب الشّر ظاه��رة مفهومة من خلال تعدد الأس��باب التي 

تتعلَّق باس��تخدام الإنس��ان لعقل��ه وإرادته بطريق��ة مغلوطة. وي�رشح أنَّ النظريَّة الإس�الميَّة لا 

ت��رى الشّر ش��يئاً قائماً بذاته، بل هو ناتج عن فس��اد الب�رش في ظلّ نظام الخل��ق. ويحلِّل أيضًا 

حًا كي��ف أنَّ الشر قد يفُ�سَّ�َّر بالاختيارات  كيفيَّ��ة تط��وّر هذا الفه��م في الفكر الإس�المي، موضِّ

 الخاطئ��ة والجهل بالمس��ار الصحي��ح الذي يجب أن يتبّعه الإنس��ان لتحقي��ق العيش الصالح. 

بعد النظر لطبيعة علاقة الإنسان بالطبيعة في الرؤية الإسلاميَّة، يؤكِّد الكاتب أنَّها علاقة تسخير لا 

قهر ولا قسر، أي إنّ الإنسان لا يملك الطبيعة بصورة مستقلةّ، ولا يفرض عليها فعله فرضًا خارجًا 

عن نظامها، بل ينتفع بها وفق س��ننها التي أودعها الله فيها. ويميِّز بين الفعل القسري الذي يقوم 

ر الذي ينس��جم مع طبيعة الشيء وقوانينه  على الضغط والإكراه الخارجي، وبين الفعل المس��خَّ

حًا أنَّ تس��خير الطبيعة للإنس��ان قائم على هذا المعنى الأخير. كما يقرّر أنَّ هذا  الداخليَّة، موضِّ

التس��خير مرتبط بعلاقة أش��مل، هي علاقة الإنس��ان والطبيعة معًا بالله؛ إذ إنَّ الكون كله خاضع 



195

العدد 10

��س علاقة الإنسان  لإرادته، والإنس��ان مس��تخلف فيه ضمن حدود وقيم أخلاقيَّة. وبذلك تتأسَّ

بالطبيعة على الانتفاع المس��ؤول، وحفظ التوازن، والالتزام بالغاية التي خُلق من أجلها، لا على 

الاستبداد أو الإفساد.

الإنس��ان في الرؤية الإس�الميَّة ليس كائنًا منفصًال عن العالم، بل هو مرتبط بنفسه وبالآخرين 

وبالكون كلهّ من خلال علاقته بالله بوصفه المالك المطلق للوجود. وظيفة الإنس��ان الأس��اس 

ه��ي إع�امر الأرض وإدارة النع��م الإلهيَّ��ة إدارةً رش��يدة، بحي��ث تتحقَّق بها مصلحة الإنس��ان 

واس��تقرار المجتمع. كما أنَّ تصرفّ الإنس��ان في الطبيعة وس��ائر المخلوق��ات مشروط بالأمانة 

ح الكاتب أنَّ ش��كر النعم  والإذن الإله��ي، وليس تصرفًّ��ا مطلقًا قائماً على الاس��تغلال. ويوضِّ

وحس��ن توظيفها س��ببٌ في بقائه��ا وازدهارها، في حين أنّ الجحود وس��وء الاس��تعمال يؤدِّيان 

��س علاقة الإنس��ان بالعالم على المسؤوليَّة الخُلقُيَّة،  إلى زوالها واضطراب الحياة. وبذلك تتأسَّ

 والالتزام بالقِيم الإلهيَّة، والس��عي لتحقيق الصلاح والطمأنينة والأمن في حياة الفرد والمجتمع.

سلامة البيئة منوطة بس�المة المجتمع الذي يعيش فيها، وسلامة المجتمع مرهون بسلامة ثقافته 

وآدابه وقوانينه، وكلّ هذ مرتبط تمامًا بالإيمان بكرامة الإنسان خليفة الله. 

الفصـل الرابع: العمل في الطبيعة وتأثيرها في سلامة البيئة

يبّني الكاتب في الفصل الخامس رؤية إس�الميَّة ش��املة للعمل بوصفه عنصًرا مركزيًّا في بناء 

الإنس��ان والمجتمع وتحقيق س�المة البيئة والعمران. فالعمل في التصوُّر الإسلامي ليس نشاطاً 

اقتصاديًّ��ا مح��دودًا بتحصيل الرزق، بل هو ممارس��ة وجوديَّة وخُلقُيَّة تعّرب عن وظيفة الإنس��ان 

الاس��تخلافيَّة في الأرض، وع��ن التزامه بتحقيق مقاص��د الشرع في الإص�الح والتنمية. وتؤكِّد 

النصوص أنَّ الحركة والس��عي والعمل المستمر هي من مقوّمات س�المة الفرد نفسيًّا وجسديًّا؛ 

إذ إنَّ البطال��ة والكس��ل والركون إلى الفراغ يؤدِّي إلى اضطراب الف��رد وتفكك الأسرة وإضعاف 

المجتمع، فضًال عن آثارها السلبيَّة الدينيَّة والاجتماعيَّة.

ح أيضًا أنَّ الإس�الم أسّس لقيمة العمل على أساس الكرامة الإنسانيَّة، فربط بين الجهد  ويوضِّ

والإنتاج من جهة، وبين الاستقلال، والعزَّة، والأمن الاجتماعي من جهة أخرى، معتبراً أنَّ استقرار 

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



بِيْعَة196ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الأم��م وقوّتها مرهونان بجديَّة أفراده��ا في العمل وبذل الجهد. ويبُرز أنَّ القرآن الكريم والسُ��نَّة 

النبويَّة قد أكّدا على الإتقان والاستمراريَّة في العمل، وعلى أنَّ كلَّ جهد نافع مهما اختلف مجاله، 

فه��و ضمن دائرة العبادة إذا صلح القصد وحُفظت القِيم. وتش��مل دائ��رة العمل في هذا التصوّر 

الزراعة والصناعة والتجارة والتعليم والبحث العلمي والطب والهندس��ة، وكلّ نش��اط يسهم في 

حل مشكلات الإنسان وخدمة المجتمع.

ومن ناحية ثانية، يربط بين العمل والرؤية الكونيَّة الإس�الميَّة؛ حيث ينُظر إلى الوجود باعتباره 

ميداناً للتكليف، لا فضاءً للاستهلاك أو الترف المجردّ. فالإنسان مطالب بالعمل وفق سُنن الكون 

وقوانينه، مستثمراً الطبيعة دون إفسادها، ومسهًام في إعمار الأرض وحفظ توازنها.

ونتيجة لما سبق، يقول الكاتب إنَّ إصلاح الدنيا لا يتنافى مع العمل ضد وظائف الآخرة؛ لأنَّه 

عزةّ ورفعة للإنسان في الدنيا والآخرة.

الفصـل الخامس: تأثير حسن العشرة في سلامة البيئة

في الفص��ل الأخ�ري يب�ّن�يّ الكات��ب رؤية الفك��ر الإس�المي للعلاقة ب�ني الإنس��ان والعمل 

والطبيع��ة والمجتم��ع معًا، مؤكِّ��دًا أنَّ إصلاح الدني��ا لا يتحقَّق بالرك��ود أو العزلة ب��ل بالحركة 

والعم��ل المنضبط بالقِي��م الدينيَّة. ويب�ّن�يّ أنَّ العمل في الإس�الم ليس مجرَّد وس��يلة لتحصيل 

ا هو وظيفة إنس��انيَّة وخُلقُيَّة مرتبطة بالاس��تخلاف وإعمار الأرض، تقوم  المناف��ع الماديَّة، وإنَّم

 ع�ىل دافع خُلقُي يوازن بين المصلحة والمنفعة وبين الكرامة الإنس��انيَّة والمس��ؤوليَّة أمام الله. 

كما يؤكِّد أنَّ س�المة البيئة والمجتمع لا تنفصل عن س�المة العلاقات الإنس��انيَّة، س��واء داخل 

الأسرة أم المجتمع أم في إطار العلاقات بين الشعوب والأديان؛ حيث يدعو الإسلام إلى العدل، 

والإحس��ان، والوفاء، ونبذ الظلم والعدوان، وترسيخ قِيم السلم والتعايش السلمي دون التفريط 

بالح��ق أو القبول بالباطل. ويبرز كذلك أهمّيَّة العمل الدؤوب والاجتهاد المس��تمر في مختلف 

مجالات الحياة، مع رفض البطالة والكسل لما لهما من آثار نفسيَّة واجتماعيَّة وبيئيَّة سلبيَّة. وفي 

هذا السياق، يؤكّد أنَّ الاختلاف بين البشر سُنّة كونيَّة، وأنَّ التعامل معه ينبغي أن يكون بالحكمة 

والعدل، لا بالصراع والإقصاء، وأنَّ الأصل في العلاقات هو التعارف والتعاون. ويخلص إلى أنَّ 



197

العدد 10

المنظور الإسلامي يقدّم رؤية شموليَّة متكاملة تجعل من العمل، والأخلاق، والعلاقات الإنسانيَّة، 

والتوازن مع الطبيعة أسسًا لتحقيق صلاح الفرد والمجتمع، وضمان الاستقرار، والأمن، واستمرار 

العمران الإنساني.

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ


