
155

العدد 10

ص
ّ
  ملخ

يتناول هذا البحث موقف جمال الدين )الأفغاني( من الماديةّ، في المذاهب الغربيّة قديمًا وحديثاً، 

مبيّنًا أوجه النقد التي وجّهها هذا المصُلِح الإسلامي إليها، خاصةً أنّ الرجل كان مهمومًا بقضية 

الوحدة الإسلامية، ومحاولًا أنْ يستحث الأمُّة للخروج من نفق التدهور الحضاري، ولن يكون 

ذلك إلا بالاتجاه الصحيح نحو العلم، وليس من خلال الاتجاه إلى المذاهب الماديَّة والإلحاديَّة 

الهدامّة، مؤكّدًا على أهمّية الدين بوصفه أساسًا حضاريًّا بجوار العلم. 

ويرتكز البحث في محاور عدّة: موقف )الأفغاني( من الحضارة الغربيَّة، هل هو موقف سلبي منها 

أم موقف إيجابي؟ ونقد الماديَّة الغربيَّة والعوامل التي من أجلها نقدها الأفغاني، وعلى أي شيء 

القديم،  العصر  في  الإلحادي  المادي  المذهب  البحث  يستعرض  كما  المادي؟  المذهب  يقوم 

الحديث خاصة  العصر  المادي في  بالمذهب  مرورًا  وأبيقور وغيرهما،  عند ديمقريطس  خاصة 

عند داروين ونظريته التي لها أبعاد مدمّرة إنسانيًّا وعلميًّا وخُلقُيًّا، وصولًا إلى نقد جمال الدين 

)الأفغاني( للمذهب المادي الحديث.

الكلمات المفتاحية:

1 - كاتب وباحث مصري.

ة
َّ
ة الغربي

َّ
 المادي

ُ
)الأفغاني( ونقد

د. محمود كيشانه)1(

دراسات وبحوث:

الأفغاني، الماديَّة الغربيَّة، المذهب المادي القديم، المذهب المادي 
الحديث، الدهريَّة، الإلحاد، داروين، نظرية التطور.



بِيْعَة156ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Al-Afghani
Critique of Western Materialism

Dr. Mahmoud Kishaneh(1)

  Abstract

This research examines Jamal al-Din al-Afghani’s stance on materialism within 
Western philosophical traditions, both classical and modern. It elucidates the critiques 
leveled by this Islamic reformer against materialist doctrines, particularly emphasizing 
his deep concern for Islamic unity and his efforts to galvanize the Muslim world to 
transcend civilizational decline. Al-Afghani argued that such progress could only be 
achieved through a correct orientation toward science, rather than an adoption of 
destructive materialist and atheistic ideologies. He underscored the significance of 
religion as a civilizational foundation alongside science.

It is structured around several key themes: al-Afghani›s attitude toward Western 
civilization, whether critical or favorable; his critique of Western materialism and 
the reasons behind it; and the fundamental principles of materialist philosophy. 
Furthermore, the study reviews atheistic materialism in antiquity, particularly as 
espoused by Democritus, Epicurus, and others, followed by an analysis of modern 
materialism, notably Darwin›s theory, which al-Afghani viewed as having detrimental 
human, scientific, and ethical implications. The research culminates in a detailed 
examination of al-Afghani›s critique of modern materialist thought.

Studies and Research

Keywords:
Al-Afghani, Western Materialism, Ancient Materialism, Modern materialism, Eternalism, 
Atheism, Darwin, Theory of Evolution.

1 -   Egyptian writer and researcher.



157

العدد 10

مة:
ّ
مقد

يعدّ )الأفغاني( من أوائل المفكّرين المسلمين الذين نقدوا مباني المادية الغربية، وبيّنوا تهافتها، 

وتهافت ما تقوم عليه من مزاعم لا يؤيدّها العقل والمنطق، ولا الدين والشرائع السماوية. ورسالته 

في ال��ردّ على الدهرييّن هي رس��الة في نق��د المذاهب المادية الغربية التي همّش��ت الأديان، بل 

حذفت الأديان من قاموسها، مدّعية أنهّ لا مجال لما هو خارج المادة، فالتزمت بكلّ ما هو مادي 

محسوس، وأعرضت صفحًا عما سواه.

وم��ن ثمَّ تكمن أهمية هذا الموضوع؛ إذ يحاول أنْ يكش��ف عن الموقف النقدي الذي التزمه 

)الأفغاني( تجاه المذاهب المادية الغربية قديمًا وحديثاً، مع بيان المنطلقات التي انطلق منها في 

هذا النقد. خاصّة أنّ هذا الموقف كان بارزاً، وقويًّا، وكاشفًا عن الذي أفصحت عنه الأيام بدقةّ، 

فيما يتعلقّ بتغوّل المادية على الحضارة الغربية.

كما تكمن أهمية هذا الموضوع كونه يكش��ف الستار عن موقف )الأفغاني( من نظرية التطوّر 

عن��د )داروين(، خاصّ��ة إذا علمنا أنّ قلم )الأفغ��اني( من أوائل الأقلام التي كش��ف عن النتائج 

الخطيرة التي تترتبّ على هذه النظرية دينيًّا وخُلقُيًّا وإنسانيًّا.

ك�ام تكمن أهمية الموضوع في أنه يحاول أنْ يستكش��ف موق��ف )الأفغاني( من العلم الذي 

قام��ت عليه الحضارة الغربية، محاولين الإجابة عن س��ؤال: هل يرفض )الأفغاني( العلم بصفته 

ين صن��وان لا يمكن التفريط في أحدهما؟! وهل هذا  أداة الحض��ارة الحديثة؟! أم أنّ العلم والدِّ

ما تفتقده الحضارة الغربية؟

ومن ثمَّ فإنّ إشكالية الدراسة الرئيسة يمكن أن تتبلور في السؤال الآتي: 

ما موقف )الأفغاني( من المادية الغربية؟ 

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة158ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

وفي ضوء هذا الإشكال أو التساؤل الرئيس تتشكّل إشكاليات أو تساؤلات أخرى، تحاول أنْ 

تبحث لها الدراسة عن إجابة، وهي:

ما موقف )الأفغاني( من الحضارة الغربية؟ وما الأسس التي استند إليها في نقد المادية الغربية؟ 

وكيف فسّر )الأفغاني( المذهب المادي أو الطبيعي الذي لا يؤمن إلا بالمادي المحسوس؟ وهل 

وجد )الأفغاني( أساسًا لهذا المذهب في الفلسفات الغربية القديمة؟ وكيف أصّل لهذا المذهب 

قديماً؟ وهل يعدّ المذهب المادي الدارويني –وغيره من المذاهب الغربية-  سائراً على درب هذا 

المذهب؟ وما أوجه النقد التي وجّهها له )الأفغاني(؟

: موقف الأفعاني من الحضارة الغربية: أولًا

لكن لا يعني هذا أن )الأفغاني( قد وقف موقفًا سلبيًّا من الحضارة أو العلم الذي تقوم عليه؛ إذ 

ين، لكنّه كان  إنهّ كان مؤمنًا أنّ العلم هو الس��بيل الآمن للوصول إلى الترقيّ الحضاري بجوار الدِّ

ين وإشاعة المفاسد الخُلقُية، كما ظهر  يرفض ما تقوم عليها هذه الحضارة من دعوات لإنكار الدِّ

جليًّا في الدعوات التي قدّمتها المادية الغربية ومذاهب الطبيعيين الغربيين.

يج��ب التأكيد على أنّ )الأفغاني( كان يعرف للحضارة الغربية قيمتها على الرغم ما أظهره لها 

من نقد، ويدرك أهمّية الأساس الذي قامت عليه، وهو العلم، فقد أدرك دون شكّ أنْ أداة تحكم 

الغرب وس��يطرته على العالم من حول��ه، خاصّة بلاد الشرق، وهي أداة علمية بالأس��اس. وهذه 

الأداة لم تكن في مجال دون غيره، بل شملت كل المجالات العلمية: التجريبية منها والنظرية.

وهذا يفسّر لنا دعوة )الأفغاني( الصريحة إلى الأخذ بالعلم وأسبابه في بلاد الشرق الإسلامي، 

إيماناً منه بأنّ هذا هو السبيل الذي يقود إلى نهضة حقيقة)))، بعيدًا عن التمسّك بعبارات الماضي 

التلي��د، الذي كان عليه أجدادنا الذين نقلوا حضارتهم للعالم أجمع؛ لأنهّم نفضوا عن أنفس��هم 

التمسّ��ح بالآباء والأجداد، وصنعوا لأنفس��هم مجدًا حضاريًّا ينبغي على الأمُّة أنْ تحذو حذوه، 

وتكمل مس�رية التقدّم التي بدأوها، ولن يتحقق ذلك إلا بالعلم، هذا ما فهمه الأفغاني، وهذا ما 

1 - انظر: محمد عبده: الثائر الإسلامي جمال الدين الأفغاني، ص97.



159

العدد 10

كان يبصر به الأمُّة، هذا يعني أنه كان يرى التزام اتجاه الغرب العلمي، لكن مع التخلي عما يعتوره 

من فساد خُلقُي، ومروق ديني إنْ صح التعبير.

ويعد ردّ )الأفغاني( على )إرنست رينان-Ernest Renan(، تصب في اتجاه إيمانه بالعلم وعدم 

معاداته له أيًّا كان مصدره، فهو ردّ يحمل أيضًا إيماناً بالعلم والدين، وهذا ما حدا بـ )محمد عبده( 

إلى اعتبارها مدافعة عن الدين، ويا له��ا من مدافعة على حد قوله))). وبدليل أنّ )الأفغاني( على 

حدّ تعبير )عبد الرحمن الرافعي( رَبطََ التخلفّ الحضاري عند المس��لمين بالمسلمين أنفسهم، 

ين))). وهذا الأمر مما يحسب لـ )الأفغاني( بالفعل؛ لأنه ردّ على )رينان( من خلال  ولم يربطه بالدِّ

العمل على التفرقة بين أمرين: إس�الم القرآن الذي يدعو للعلم والعقل، وإس�الم الحكّام الذين 

يريدون إبقاء المسلمين على جهلهم وتخلفّهم رجاء كسب مناصبهم أو الحفاظ عليها))).

لم يقف )الأفغاني( موقفًا عدائيًّا من العلوم الغربية، فلم يحاربها أو ينتقص منها، وكيف ينتقص 

ته أنْ تحذو حذو هذه العلوم التي قادت إلى النهضة الغربية، ونعني هنا العلوم  منها وقد أراد لأمَُّ

ا  التي سخرت الطبيعة، وسيطرت عليها وفهمت ظواهرها وتفاصيلها، وتكشف عن قوانينها. وإنّم

الموق��ف العدائي كان من الانفلات الديني والخُلقُي الذي كان يس�ري بمحاذاة الجانب العلمي 

في الحضارة الغربية.

ولعلّ الهدف الذي كان يسعى إليه )الأفغاني(، وهو بعث الأمُّة من جديد لتسلك طريق النهضة 

على جميع الأصعدة)))، كان يحتمّ عليه الإيمان بأهمّية العلوم الكونية التي سلكها الغرب وأقام 

عليه��ا نهضته. فقد كان يرى أنّ الوحدة الإس�المية التي دعا إليها هن��اك علاقة طردية بينها وبين 

العلم؛ إذ كان يرى أنّ س��عادة الفرد والأمُّة لن تتحقّق م��ن دون العلم، فهي تعبير عن روح كامنة 

»تنشّ��ط الإنسان.. وتحثهّ على اكتساب العلوم والمعارف، وتوجّهه نحو الصنائع والاختراعات، 

1 - انظر: علي شلش: سلسلة الأعمال المجهولة، ص53.
2 - عب��د الرحمن الرافعي: ج�امل الدين الأفغاني باعث نهضة الشرق، سلس��لة أعلام الفكر العربي، 

ص133. 
3 - انظر: محمد رشيد رضا: المنار، مج26، ج4، ص307. 

4 - انظر: ميرزا لطف الله خان: جمال الدين الأسدآبادي المعروف بالأفغاني، ص132

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة160ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

وتنقذه من الكوارث، وتحميه من مِحَن الدهر«))).

وه��ذا دليل على أنّ )الأفغاني( م��ا كان يرفض هذه العلوم بدعوى أنهّا عل��وم غربية أوروبية، 

لا لشيء في ظنّي إلا لأنّ العلم لا وطن له ولا جنس��ية له، فلي��س حكراً على أمُّة دون غيرها من 

الأمَُ��م. ولعلّ المتأمّل في موقف )الأفغاني( من العلم الغربي، والحضارة الغربية، يجد أنهّ حمل 

قدرًا كبيراً من التقدير والإجلال.

إنْ كان )الأفغ��اني( قد مدح الاتجاه العلمي الذي قامت علي��ه الحضارة الغربية، فقد نقد من 

جانب آخ��ر النزعة المادية التي قادت إليها هذه الحضارة، وإنْ م��دح العلم فيها، فقد نقد الغلوّ 

فيه؛ لأنّ هذا الغلو هو ما قاد إلى هذه المادية التي أصابت الحضارة الغربية بالهشاش��ة؛ لأنهّا لم 

تبُن على أساس راسخ؛ فقد »عاش وجاهد وسعى إلى الإصلاح في عصر اقتحمت فيه المرجعية 

الحضاري��ة الغربية – الوضعية.. المادية.. اللا دينية – أي العَلمْانية – س��احات ديار الإس�الم.. 

وأصب��ح لهذه المرجعية الغربية – كما تمثلّت في فلس��فة التنوير الغ��ربي العَلمْاني دعاة وأنصار 

ون، يدعون إلى استبدالها في النهضة بالإسلام، ويفضّلون الاستنارة بأنوارها على الاستنارة  ومبّرش

بالإسلام«))).  

وإذا كان عدد من الدارس�ني المعاصرين قد وقفوا عند قضية نقد المادية الغربية، التي كشف 

عنها الأفعاني بكلّ وضوح؛ إذ إنه »ورغم نقد )الأفغاني( لمادية الغرب واستعماره، فإنّ النموذج 

الغربي ما زال ماثًال في حركات الإصلاح الحديثة كلهّا، من الدولة الحديثة القائمة على الدستور 

والبرلمان، وحرية الصحافة والعلم، دون تأصيل لها في الوعي الش��عبي«))). فإنّ هذا يؤكّد على 

الحقيق��ة التي نريد أنْ نصل إليها، وهي أنّ )الأفغاني( لم يكن على عداء مع الحضارة الغربية أو 

��ا العداء كان مع الإفرازات التي أفرزاها، خاصّة قد »وجد )الأفغاني( نفس��ه  العلم الغربي، وإنّم

أمام خيارين في المرجعية النهضوية، وإزاء نموذجين للتنوير: التنوير الغربي الوضعي.. وأحياناً 

المادي، الذي أقام قطيعة معرفية مع الموروث الديني، وذلك عندما أحلّ فلاسفته العقل والعلم، 

1 - جمال الدين الأفغاني: البيان في الإنجليز والأفغان، ص5.
2 - المؤتمر الدولي لجمال الدين الحسيني، المجمع العالمي للتقريب بن المذاهب الإسلامية. 

3 - حسن حنفي: الأفغاني المسلم الثائر.



161

العدد 10

والفلس��فة محلّ الله والكنيسة واللاهوت.. وأعلنوا أنهّ لا سلطان على العقل إلا للعقل وحده.. 

وجاهروا بأنّ اس��تخدام المصطلح��ات الدينية لا يعن��ي التخّيل عن هذه القطيع��ة المعرفية مع 

الدين«))).

ويمكن القول إنّ عوامل نقد الحضارة الغربية عند )جمال الدين الأفغاني( تنحصر في: العامل 

الديني، والعامل الإنساني، والعامل العقلي، والعامل الخُلقُي.

ثانيًا: نقد المادية الغربية:

ومن ثمََّ فقد أدرك )الأفغاني( خطورة هذه المذاهب الغربية على الدين والإنسانية؛ إذ لا يحمل 

الماديون أو الطبيعيون في جعبتهم إلا مبدأً واحدًا، وهو المحسوس أو المادي، الأمر الذي يعني 

إن��كار كلّ ما هو خارج هذا الإطار، كالله -تعالى- والأدي��ان والغيب، إلى غير ذلك من القضايا 

الديني��ة المفارقة للمادّة. ومن هنا، كانت حملة )الأفغاني( ع�ىل تلك المذاهب التي أفرزتها لنا 

الحضارة الغربية. ويثُنى عليه أنهّ نبّه الأذهان إلى الآثار الخطيرة التي تؤدّي إليها هذه المذاهب، 

فضًال عن المفاسد التي تبُنى عليها.

لكن هل وقف )الأفغاني( في نقده عند حدود المذهب الطبيعي؟ 

إنّ الإجاب��ة عن هذا الس��ؤال: لا؛ فهو لم يقف عند حدود نقد ه��ذا المذهب، »بل تعدّاه إلى 

مهاجمة الفوضويين والاشتراكيين الأوروبيين وأسلافهم من المفكّرين المتحرّرين، الذين نشطوا 

في فرنس��ا قبُيل الثورة الكبرى عام 1789 ميلاديًّ��ا، وأخذوا يمدّون خيوطهم خارج حدود القارة 

الأوروبية؛ باعتبارها حركات تسعى إلى تحضير العوالم الأخرى، فاستفادت الدول الاستعمارية، 

لا س��يّما الإنجليز منها، لتحقيق أهدافها السياس��ية، خاصّة بعدما عجزت البعثات التبشيرية عن 

تحقيق هدفها«))). 

هذا يعني أنهّ نقََدَ كثيراً من المذاهب التي تعدّ أساسًا للحضارة الغربية ومبناها، إيماناً منه أنهّا 

1 - المؤتمر الدولي لجمال الدين الحسيني، المجمع العالمي للتقريب بن المذاهب الإسلامية.
2 - أحمد ماجد: مقدمة تحقيق كتاب رسالة الرد على الدهريين لجمال الدين الأفغاني، ص41-40.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة162ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

كان��ت مغالية في نظرتها إلى الله -تعالى- والأدي��ان، فضًال عن أنهّا كانت مغالية أيضًا في نظرتها 

لل�امدة والحياة بصفة عامّة. وقد نقد )الأفغاني( الحض��ارة الغربية؛ لأنهّا قادت إلى إذاعة الفكر 

الإلحادي ونشره تحت ستار العلم. وهذا ما قاد إليه بعض المذاهب العلميّة، كمذهب )داروين( 

في التطوّر الذي أرسى مذهبًا إلحاديًّا، سُ��مّي المذهب الطبيعي. »ويسعى هذا المذهب إلى أنّ 

المادة هي كلّ شيء، وأنهّا قديمة، وأنهّ يمكن تفس�ري كلّ الظواهر في الكون عن طريق الأسباب 

المادية، كما يمكن تفس�ري الحي��اة والظواهر النفس��ية والاجتماعية والخُلقُي��ة ببعض الظروف 

والعوامل الطبيعية«))).

ومن شأن هذا المذهب أنْ يقود إلى القول بقِدَم العالم وعدم حدوثه، وهذا يؤدّي، في التحليل 

الأخ�ري، إلى إنكار وجود خالق له، وهذا ما آلت إليه الأفكار الإلحادية، بل لا يقف الإنكار عند 

هذا الحدّ، بل يتعدّاه إلى إنكار الرس��الات الس�اموية، والنبوّة والأنبياء، والغيب، بما يشمله من 

حساب وعقاب وجنة ونار ويوم آخر. ومن ثمََّ تعّد هذه المذاهب الغربية، بما قامت عليه من أفكار 

هدّامة، خطراً كبيراً على الإسلام والمسلمين والإنسانية عامة؛ حيث عدّها )الأفغاني( أساس فساد 

العمران، كما يتضح من بعض عناوين نسخة الكتاب »رسالة الرد على الدهريين«))).

مّام لا شكّ فيه أنّ القرن التاسع عشر، الذي كان امتدادًا للقرون الثلاثة السابقة عليه، ماج بعدد 

م��ن الاتجاهات الفكرية التي قلبت الحياة الفكرية في العالم رأسً��ا على عقب، تحاول أنْ تقدّم 

إجابات عن عدّة أس��ئلة عن أصل الكون والحياة وأصل الإنسان، »وهذا ما جعلهم يعتقدون أنهّ 

بإمكان العلماء دراسة الإنسان وتاريخه، بالطريقة نفسها التي تدرس بها العلوم الطبيعية، وساعد 

على ذلك انتش��ار الآراء الداروينية، التي تبنّاها عدد من الباحثين الذين عملوا على اس��تخدامها 

في دراستهم التي تهتم بالبُعد الإنساني، ما أدّى إلى انتشار ألفاظ مثل: أصول، ومراحل، وتقدّم، 

، وتحوّل، ثمّ أخذوا بتحليل الآثار الخُلقُية والاجتماعية، وجهدوا لمعرفة  وتط��وّر، وتنمية، وتغّري

دلالة الأفكار الداروينية على العلوم الإنسانية والاجتماعية«))).

1 - أحمد ماجد: مقدمة تحقيق كتاب رسالة الرد على الدهريين لجمال الدين الأفغاني ص42.
2 - انظر: علي شلش: جمال الدين الأفغاني بين دارسيه، ص9

3 - أحمد ماجد: مقدمة تحقيق كتاب رسالة الرد على الدهريين لجمال الدين الأفغاني، ص39.



163

العدد 10

وتع��دّ الداروينية مذهباً ماديًّ��ا طبيعيًّا ينكر الثواب��ت الدينية كلهّا، لكن م��ن الخطأ النظر إلى 

)الأفغ��اني( على أنهّ يرى حداثة هذه النظرية، بل لقد أصّل القضية، مُرجِعًا إياّها إلى عصر الفكر 

اليوناني عند الأبيقوريين في القرنين الثالث والرابع قبل الميلاد. 

1 – المذهب الطبيعي:

إنّ المذهب الطبيعي الذي نقده )الأفغاني(، في كتابه الشهير »رسالة الردّ على الدهريين« الذي 

عُدّ المؤلَّف المنهجي الوحيد الذي ألَّفه)))؛ حي��ث بّني فيه مخازي الطبيعيين ونقََدَهم، ولزومية 

قيام النظام البشري على الدين، خاصّة الإسلام))).

وق��د فطن )الأفغاني( إلى القناع العلمي الذي يحاول الماديون أو الدهريون ارتداءه؛ ليوهموا 

بالعلمي��ة، أو الادّعاء بأنّ أفكارهم وآراءه��م واتجاهاتهم مبنية على أس��س علمية، بينما هم في 

 ، حقيق��ة الأمر، يفترضون افتراضات لا دلي��ل عليها، ما يعني نزع صفة العلمي��ة عنهم. ومن ثمََّ

فإنّ الدهري�ني عند )الأفغاني( هم المادي��ون)))؛ إذ وجد في مذهب هؤلاء خطراً على الإس�الم 

والمسلمين والإنسانية، الأمر الذي استوجب منه التصدّي لهم))). 

ولقد قام هذه التيّار في العصور التي ظهر فيها، س��واء في العصر اليوناني أم العصر الحديث 

أم المعاصر، ردّة فعل على التيّار المتألهّ الذي يؤمن بوجود الإله، وهذا ما ظهر جليًّا في المدرسة 

الأبيقورية، التي كان مُنتجَها الفكري يمثلّ صراعًا محتدمًا مع هذا التيّار الديني.

ويمكن القول، إنّ )الأفغاني( قد قسّم التيّار المادي إلى أربع فرق، ترى:

أ أنّ نشأة الموجودات كانت بالصدفة والاتفاق.	.

أنّ الأجرام السماوية والكرة الأرضية قديمة لا محدثة.	.ب

ج أنّ سلسلة النباتات والحيوانات قديمة بالنوع، والأجرام العلوية وهيئاتها قديمة بالشخص.	.

1 - انظر: مالك بن نبي: القضايا الكبرى، ص48.
2 - انظر: محمد عثمان الخشت: الإسلام والعلم بين الأفغاني ورينان، ص53.

3 -انظر: وفاء عبدي وسارة ظافري: جمال الدين الأفغاني وإصلاحه في العالم الإسلامي، ص33.
4 -انظر: روسان زاهد: منهج الأفغاني العقلي في دفاعه عن الإسلام، ص53.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة164ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

د أنّ أنواع النباتات والحيوانات تقلبّت أطواره��ا، وتبدّلت صورها بمرور الزمن، حتى 	.

وصلت إلى صورها الحالية. 

وقد نقد )الأفغ��اني( المذهب المادي الإلحادي في مختلف صوره ومختلف عصوره؛  	

وبيان فساد المذهب المادي الإلحادي بصفة عامة، وقد كان منهجه يقوم على نوعين من الأدلة))):

أ أدلة عقلية يبطل بها حجج الماديين.	.

أدلة وش��واهد تاريخية تبّني أنّ هناك جماعة من الناس اتجّهوا منذ العصر القديم إلى 	.ب

إنكار الألوهية، ومحاولة هدم الأديان، والتحللّ من القواعد الخُلقُية ومبادئها.

2- المذهب المادي الإلحادي في العصر القديم:

لا شكّ في أنّ حركة المادية لدى مُسلِمي الهند في الثلث الأخير من القرن التاسع عشر، كانت 

صدى للمذهب المادي في أوروبا، وأنّ الاتجاه المادّي لدى بعض فلاس��فة الغرب، لا يعدو أنْ 

يكون نسخة من حركة إلحاد نشأت في عصور مختلفة ومتفاوتة. وهذه الحركة تظهر بوضوح عند 

قدُامى الماديين من فلاسفة الإغريق؛ حيث إنّ )الأفغاني( لطالما فطن إلى مدى خطورة الإلحاد 

وتأثيره في أرض اليونان؛ حيث جلبت تلك الحركة المشؤومة الانقراض والاضمحلال لليونانيين 

وللحضارة اليونانية، كما يقول أحد الباحثين))). تلك الحضارة التي بنيت على أكتاف وعقول رجال 

 )Socrates-( و)سقراطPythagoras-أشدّاء لا جسميًا وإنما فكرياً، لقد كانت جهود )فيثاغورس

و)أفلاطون-Plato( و)أرس��طو-Aristotle( منبعًا لإرس��اء نوع راق من الفضيلة والأخلاق، التي 

بنت عليها اليونان حضارتها الفلسفية والفكرية.   

لقد كان )فيثاغورس( مؤسّسًا لمدرسة تهدف إلى النهوض بالأخلاق وتحقيق السعادة)))، هذا 

على الرغم من أنّ الفيثاغوريين لم يجزموا برأي قاطع في خلود النفس. أما )س��قراط( فقد كانت 

1 - انظر: جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص55 وما بعدها.
2 - محسن عبد الحميد: جمال الدين الأفغاني المصلح المفُترىَ عليه، ص53.

3 -انظر: محمد فتحي عبد الله: المدرسة الفيثاغورثية -مصادرها ونظرياتها-، ص.ص1- 2. 37.



165

العدد 10

ا من آراء الفيثاغوريين؛ حيث يبدو في هذه الآراء أثر عميق للإيمان بوجود الله)))،  آراؤه أكثر سموًّ

وما ذلك إلا لأنه كان يسمع صوتاً داخليًّا يهتف في نفسه، ويمنعه من أنْ يستمع إلى أهل السفسطة 

والإلحاد. ولأنهّ كان يؤمن بخلود النفس، فمن الملاحظ في فلس��فة )سقراط( دعوة صريحة إلى 

احترام الدين الممثلّ في الآلهة، »وقد كان في حياته العامة والخاصة مثالًا للرجل المتدين الذي 

يؤدّي شعائر الديانة الإغريقية، ويخدم الآلهة، ويأخذ أتباعه بالمحافظة على عقائدهم التي تعدّ 

ح دائماً بأنّ الآلهة  تراثاً وطنيًا في الوقت نفس��ه. وليس لنا أن نش��كّ في إخلاصه؛ فقد كان ي�رصِّ

تحيط بكلّ شيء.... وفي الجملة، نصّب سقراط نفسه للردّ على الملحدين الذين كانوا يتظاهرون 

بسموّ تفكيرهم، وينكرون تدخّل الآلهة في توجيه الكون«))).

ويعدّ الاتجاه الديني عند )أفلاطون( غاية في الظهور في فلسفة أفلاطون عامة، على الرغم من 

ش��طحه في القول بتناسخ الأرواح. ولم تكن آراء )أرسطو( في الله تخرج عن هذه الاتجاه الذي 

س��ار عليه كل من )سقراط( و)أفلاطون(؛ حيث كان يرى ضرورة الدين؛ لأنّ فيه حياة المجتمع، 

وأنهّ لابد من ضرورة وجود إله أكبر، وإن كان قد سلب منه كل قدرة وعلم وحكمة))).

غ�ري أنّ هذا لا يعني أنهّ��م يؤمنون- أو كانوا يؤمنون- الإيمان الذي تطلبه الأديان الس�اموية، 

ا الإيمان الذي يتناسب مع تلك المرحلة البدائية تاريخيًّا، فهم كانوا يؤمنون بضرورة الدين  وإنّم

–ول��و القائم على تعدد الآله��ة- في بناء الأخلاق والقي��م. وإذا كانت ه��ذه الاتجاهات الثلاثة 

تمثّ��ل الاتجاهات الروحية في الع�رص القديم لدى اليونان، فقد تلته��ا اتجاهات مناهضة مادية 

إلحادية عملت ما اس��تطاعت من معاول الهدم في هدمها والانقضاض عليها، لقد ظهر مذهب 

م��ادي إلحادي، لا أظنّه إلّا وب��الًا على الإغريق والثقافة الإغريقي��ة، وهو مذهب )ديمقريطس- 

Democritus( الذي يعدّ أول من قال بفكرة الذرة المادية))).

1 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص54.
2 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص113- 114.

3 - ألفرد إدوارد تايلور: فلسفة أرسطو، ج1، ص73.
4 -   محمود قاسم: مقدمة في نقد مدارس علم الكلام، مقدمة تحقيق كتاب مناهج الأدلة لـ ابن رشد، 

ص13. 

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة166ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

وتتلخّص تلك النظرية في أنّ الكون قد نش��أ من كتل��ة لا نهاية لها، وهذه الكتلة تحتوي على 

جراثيم أو بذور جميع الأكوان، وهذه البذور تمثلّ عددًا لا نهاية له من الأجسام الصغيرة التي لا 

ا، وتختلف فيما بينها باعتبار  تقبل الانقس��ام، وهي قديمة أبدية لا تفنى، كما أنّ لها ش��كًال خاصًّ

الحجم أو المقدار))). ومن الواضح، من خلال تلك النظرية، أنهّا تنكر أي تدخّل عقلي أو إدراكي 

أو قوة توجّه هذه الذرات، كأنّ الصدفة هي التي تجعلها تس�ري في تلك المنظومة أو ذلك النظام 

الأبدي. فقد كان »مذهباً مادياً بحتاً، ويجعل الأخلاق أمورًا نسبية، لا تصدر عن وحي، ولا تنبع 

من الآلهة؛ إذ ليس��ت هناك في رأيه قوة مدبرة منظمة، وليست هناك علة للوجود«))). ولقد ترتب 

على هذا المذهب المادي في العصر القديم نتائج فلسفية وخُلقُية خطيرة كل الخطورة، إذ يمكننا 

القول إنه كان ضرباً للمعايير الخُلقُية والأس��س الفلسفية التي وضعها الفلاسفة الكبار السابقون 

علي��ه، ويمكن القول إن هناك أبعادًا خطيرة مترتبة على مذهب ديمقريطس، يمكن تلخيصها في 

الآتي))):

أ انصراف كثير من الإغريق عن تقاليدهم وديانتهم.	.

 ظهور طبقة السوفسطائيين الذين مالوا إلى التحرّر من الآراء المتوارثة، مع الميل إلى 	.ب

الاهتمام بالحياة الفردية والاجتماعية، محتجّين في ذلك بأنّ الفلاسفة لم يتفقوا فيما 

بينهم على تفس�ري كيف نشأ الكون، »وقد كان لانتصار الإغريق على الفرس أثر كبير 

في نجاح دعوة السوفسطائيين؛ إذ ظهرت لدى المنتصرين حاجة شديدة إلى الدعة، 

وإلى إشباع جميع الرغبات التي أسكتتها حروبهم مع الفرس إلى حين«))).

ج أدت السفس��طة بدورها إلى نش��أة بع��ض المذاهب الهدّامة، كمذه��ب القورينائيين 	.

والأبيقوريين وغيرهما، وهي المذاهب المادي��ة الإلحادية التي كتب لها الغلبة على 

الفلسفة الخُلقُية الإنسانية عند )سقراط( وتلاميذه.

1 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص136.
2 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص118.

3 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص60.
4 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص118.



167

العدد 10

فمذهب القورينائيين يسير على هدي السوفسطائيين في القول إن الإنسان مقياس كل شيء: 

وهذا يعني أنّ ما يراه المرء خيراً فهو خير، ولو بدا لجميع الناس شًرا، وما يراه شرًّا فهو شّر، حتى 

لو كان في نظر الناس خيراً)))، ويذهب هذا المذهب إلى استحالة البحث النظري لمعرفة الخير، 

��ا ينحصر الخير في تحصيل اللذّة بمختلف أنواعه��ا وألوانها))). وهذا يعني أنهّا بدأت بدءًا  وإنّم

متطرفًّ��ا، وانتهت نهاية متطرفّة أيضًا، على الرغم من ال��روح التي غلبت على أصحاب المذهب 

في الأمرين.

ولم تكن المدرس��ة الكلبية بأس��عد حظًّا من س��ابقتها، وإن كنّا نلمح اتجاهًا إلى إبراز جانب 

المفارقة بين هذه المدرس��ة والمدرسة السابقة، والذي ينحصر في أن مدرسة القورينائيين بدأت 

إلحادي��ة صرفة، ثمّ انتهت إلى شيء من التفكير الذي يعد مض��ادًا لاتجاهها الأول، في حين أن 

مدرس��ة الكلبيين بدأت بدءًا حس��نًا غير أنها ما لبثت أن اتجهت اتجاهًا غريبًا ومناقضًا لمبادئها 

الأولى، فصارت على الدرب نفسه الذي كانت عليه المدرسة السابقة))).

وقد ص��وّر )الأفغاني( تلك الحالة، التي انته��وا إليها، تصويراً يقرّبها م��ن طائفة الحيوانات، 

عندما يقول: »فهتكوا حجاب الحياة ومزقّوا ستاره، وأراقوا ماء الوجه الإنساني المكرمّ، فاستحلوّا 

التن��اول من مال الناس بغ�ري إذن، وكانوا متى رأوا مائدة اقتحموا عليها، س��واء طلُبِوا إليها أم لم 

هم القوم بالكلاب«))). يطُلبَوا، حتى سّام

أما المدرس��ة الثالثة التي س��ارت على نهج مذه��ب )ديمقريطس( الم��ادي الإلحادي، فهي 

المدرس��ة الأبيقورية، التي تنُس��ب إلى )أبيقور-Epicurus(، الذي عاش بين 341- 270 ق.م. 

ويستند )الأفغاني( هنا على أساس قول الأبيقوريين بنظرية الذرةّ، وموافقتهم لـ )ديمقريطس( في 

جميع تفصيلاتها، وكذلك في تفسير وجود النفس؛ حيث يرجعونها إلى بعض الذرات النارية)))، 

1 - انظر: عبد المقصود عبد الغني: النظرية الخلقية في الإسلام -دراسة مقارنة-، ص156.
2 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص.ص60- 61. 213.

3 - انظر: محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص120.
4 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص109.

5 - انظر: يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص.ص40. 216.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة168ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

منكرين بذلك خلودها، ويومَ البعث والحساب، ومقللّين من حقيقة الموت.

يمكن القول إنّ )الأفغاني( وجد في مذهب )أبيقور( إغراءً للعقلاء بالتحرّر من الدين، وإغراءً 

للعامة أيضًا لكي تهجر إيمانها، لتبدو في مظهر العقلاء والحكماء مثله، وهي الحيلة نفسها التي 

يلجأ إليها الدهريون دائماً في كل أمُّة، وفي كل زمان. وكان من وسائل )أبيقور( في هذا، تخليص 

الناس من الخوف من الآلهة، على الرغم من أنهّ لا ينكر وجود الآلهة، لكنّها عنده مركّبة من ذرات 

لطيفة، طبقًا للمبدأ العام لنظرية )ديمقريطس(.	

لقد أدرك من دون ش��ك أنّ )أبيقور( دهري بمعنى الكلمة؛ حيث يتخّذ آراءه الفلس��فية سبيًال 

إلى القضاء على الإيمان بوجود قوّة عاقلة تسيطر على الكون، وما ذلك إلا لأنهّ لا يجعل للآلهة 

دورًا في التأث�ري في هذا العالم؛ إذ ليس عن��ده في الطبيعة أي أثر يدلّ على تدخّل الآلهة، أو على 

ا كل ما يحدث- على ظنّه- يكون وفقً��ا لقانون المصادفة، أو وفقًا لما  وج��ود عناية بالبشر، وإنّم

يأتي به الدهر))).

ونحن نتس��اءل بدورنا فنقول: هل كل تلك المبادئ التي استند إليها )أبيقور( المادي الدهريُّ 

تحرّر الناس من الش��قاء وأسبابه في هذه الحياة؟! وهل قادته إلى حياة جديدة تسمو عن مثيلتها 

م��ن قبل، أم انتهى إلى مذهب اللذّة الذي أحال الحي��اة اليونانية إلى الإباحية والفجور؟! فليس 

 Diogenes -بغريب إذن، أنْ يذه��ب )الأفغاني( إلى أنّ )أبيقور( كان أحد أتباع )ديوجين الكلبي

the Cynic())). وإن كان من الباحثين من لا يسلمّ بهذه النتيجة الأخيرة))).

ولما كانت دراسة )الأفغاني( للرد على الدهريين تعتبر تتمّة ومكمًال رئيسًا لمشروعه في النهضة 

والإص�الح، فقد حاول الرجل أنْ يبّني أنّ الإلحاد والمذاهب المادية ما ظهرت في أمُّة من الأمم 

أيً��ا كان ش��أنها، إلا كانت معول هدم في بنائه��ا الحضاري؛ لأنهّا تميت القل��وب الحية بآرائها، 

1 - انظر: جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص108- 109.
2 - انظر: جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص109.

3 - انظ��ر: محمود قاس��م: جمال الدين الأفغ��اني -حياته وفلس��فته-، ص120؛ وانظر: أحمد ماجد، 
مقدمة تحقيق كتاب رسالة الرد على الدهريين لجمال الدين الأفغاني، ص38.



169

العدد 10

وتقوّض النظم الاجتماعية، وتفرقّ بين الأفراد))). خاصّةً أنّ الرجل تعامل مع هذه القضية وغيرها 

تعامل الفيلسوف، من حيث ردّ الحجّة بالحجّة، والإلمام بالتيّارات الفلسفية القديمة والحديثة؛ 

إذ كان –كما يقول )محمد عبده(- »وهو في الفلسفة له سلطان على دقائق المعاني، وقوّة في حلّ 

ما يعضل منها«))).

ولعلّ المتأمّل في تاريخ كثير من الشعوب، يجد )الأفغاني( لم يكن مغاليًا ولا كاذباً فيما حدّث 

به؛ حيث كانت المذاهب المادية في بلاد اليونان تقضي بكل شراسة على الحضارة الزاهرة التي 

بناها الفلاسفة الثلاثة الكبار، الذين ربطوا الشعب بالتدينّ أو بالدين –على الرغم من أنهّ لم يكن 

عندهم في صورته النقية السليمة- فاستطاعوا أن ينتصروا فكريًّا وسياسيًّا وحربيًّا.

لقد ذهب )الأفغاني( إلى أنّ عظمة الإغريق كانت تنحصر في الاستمساك بالفضائل والخصال 

التي تقرّرها الأديان، فكلّ دين سماويًّا كان أم وضعيًّا، يحتوي على أسس خُلقُية لا حياة لأمُّة دون 

الاستمس��اك بها، فجميع هذه الديانات تحثّ على الفضائل وتنفّر من الرذائل، وتجعل الجانب 

العملي متمًّام للجانب الروحي والعقلي.

وقد رس��م لنا )الأفغاني( صورة لصرح المدنية والحضارة ش��بهّه فيها بقلعة أو حصن له س��تة 

أركان، ويطلق على هذا الصرح بأركانه الستةّ اسم قصر السعادة الإنسانية، الذي تحاول أعاصير 

الماديين أن تدكّه، لتهبط بالإنسان من عرش المدينة الإنسانية إلى أرض الحيوان، وهذه الأركان 

الثلاثة تمثلّ ثلاث عقائد، وثلاث خصال جاءت الأديان تبثهّا في النفوس.

إنّ العقيدة الأولى تنحصر في أنّ الإنسان كائن منفصل عن الطبيعة، يشبه أنْ يكون مَلكًا أرضيًّا 

كرمّه الله، فأحس��ن خلقه ودفعه عن مس��توى البهيمة، وهذه العقيدة تربأ بصاحبها عن أن يكون 

له وجه متش��ابه مع الحيوان، وإذا سما الإنس��ان في الناحية الروحية والخُلقُية، كأنْ يوجّه غرائزه 

وجهة طيبة، ويبتعد عن الرذائل، صَفَتْ نفسه، وتاقت للعالم العلوي العقلي، وسَمَتْ في مدارج 

1 - ج�امل الدين الأفغاني: رس��الة الرد على الدهريين، ص89؛ وانظر: محس��ن عبد الحميد: جمال 
الدين الأفغاني المصلح المفُترىَ عليه، ص4.

2 - محمد عبده: الأعمال الكاملة، ج 2، ص349.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة170ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الكمال، فتتقدّم حضارته. وتتحقّق له بذلك الطمأنينة التي ينشدها)))، فليس الأمر إذن، من قبيل ما 

زعمه )أبيقور( من أنهّا تتحقّق عن طريق إشباع الرغبات واللذّات الحسية. يقول )الدكتور قاسم(: 

»المجتمع الذي ينظر أفراده بعضهم إلى بعض نظرة الحيوان الكاسر إلى فريس��ته، هو المجتمع 

نفس��ه الذي لا يجد متسّ��عًا من الوقت، لبناء مدنيّة أو حضارة تقوم على أس��اس إنكار الذات أو 

الحياة من أجل الآخرين. ولقد أرش��دنا التاريخ دائماً إلى أنّ الأمُم تتخّذ سبيلها إلى الفناء عندما 

تحلّ الأثرة فيها مكان الإيثار، وعندما يسخر أفرادها من المثُل العُليا«))). 

أم��ا العقيدة الثانية، فه��ي أنّ أيّ صاحب دين يعتقد أنّ الأمُّة التي ينتس��ب إليها أشرف الأمم، 

وأكثرها اتبّاعًا للحقّ، ويعتقد في كلّ مخالف في عقيدته هذه حائدًا عن طريق الحقّ والصواب، 

فإنّ اعتزاز المرء بدينه والتمسّك به، واتخّاذه أساسًا ينطلق منه إلى المدينة والحضارة، ليس نوعًا 

من التعصّب والتشدّد للدين))).	

والح��قّ أنّ تلك العقيدة عند )الأفغاني( تحاول أنْ تربط المس��لم بأمُّته وبدينه، كما تحاول أنْ 

تبّني أنّ الدين هو الأساس الذي ينبغي للمرء المسلم الاستناد إليه في بناء مرحلته الحضارية، وأنّ 

أيّ خطأ ينسب إلى الدين أحقّ بأنْ ينسب إلى فهم المسلمين الخاطئ للدين، وليس للدين ذاته، 

ومن ثمََّ فإنّ أيّ نيل من هذه العقيدة، يعُدّ في حقيقة الأمر نيًال من الإسلام بصفته دينًا للمسلمين، 

وهذا هو أحد الآثار السيّئة للإلحاد، فقد جعل من الإغريق بلدًا تفتقر إلى الوطنية والقومية؛ حيث 

فقََدَ الإغريق ثقتهم في عقيدتهم وفي مدنيّتهم، في القرن الثالث قبل الميلاد))).

أما العقي��دة الثالثة المكمّلة للعقيدتين الس��ابقتين، والتي تتصل اتص��الًا وثيقًا بهما، فهي أن 

الإنس��ان إذا آمن أنهّ أفضل من الحيوان، وأنّ أمُّته أفضل الأمُ��م، وأكثرها تحقيقًا للخير والعدل، 

فهو ينتهي إلى اعتقاد أنّ هذا الكمال الذي يراه في الحياة العابرة ليس إلا مقدّمة لكمال وس��عادة 

1 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص91- 92.
2 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص136-135.

3 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص92.
4 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص138.



171

العدد 10

في الحياة الأخرى))).

لقد نظر )الأفغاني( إلى هذه العقيدة على أنهّا أشدّ وقعًا في النفس، وأعظم أثراً من العقيدتين 

الس��ابقتين؛ وما ذلك إلا لأنهّا تمسّ حياة الخلود، ولأنهّا نتيجة لهما في الوقت نفس��ه. وعقيدة 

ا يتعدّى ذلك إلى التأثير في  مثل هذه، لا يقف تأثيرها عند مس��توى الفرد أو إصلاح حياته، وإنّم

 ٰ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّى َ لَا يُغَيِّر المجتم��ع كلهّ، وإصلاح حياته، تطبيقًا للمبدأ القرآني القائل: ﴿...إنَِّ اللَّه

نفُسِ��هِمْ...﴾ ]الرع��د: 11[، وهو المبدأ الذي وجدناه مطبَّقً��ا خير تطبيق عند )ابن 
َ
وا مَا بأِ ُ يُغَيِّر

باديس( ودعوته الإصلاحية))). فهذه العقيدة تحدّد لكلّ فرد مسؤوليّاته، وتوجب على كلّ عضو 

في المجتمع أنْ يلتزم شريعة العدل.

فإذا كانت هذه هي العقائد الثلاثة عند )الأفغاني(، فما هي الخصال المكمّلة لهذه العقائد في 

إقامة صرح السعادة والتقدّم؟

أوَُىل هذه الخصال، فضيلة الحي��اء، تلك العقيدة التي حاول القورينائيون القضاء عليها، من 

خلال حثّ الإنس��ان على ألّا يخجل من إش��باع الرغبات والشهوات، وقد ذهب )الأفغاني( إلى 

أنّ ه��ذه العقيدة لها تأثيرها في حفظ نظام الاجتماع البشري، وكفّ الناس عن ارتكاب الش��نائع 

من القوانين))). هذه الخصلة لها دور في الارتقاء بالُأمم والشعوب، فهي تؤكّد صلات الألفة بين 

الأفراد، ك�ام تقوّي الروابط الاجتماعية بينهم، فالحياء يحف��ظ الحقوق، والوقوف عند الحدود 

التي لا يرضى الإنسان عن نفسه لو تجاوزها، وإذا ما ارتفع عن قوم غلبت عليهم صفات الخسّة 

والمجاهرة بالفحشاء، والانصراف إلى حياة الرذيلة))).

وث��اني ه��ذه الخصال، فضيل��ة الأمانة، وه��ي فضيلة اجتماعي��ة؛ حي��ث إنّ جميع الصلات 

والعلاقات الاجتماعية تفترض وجودها، فهي أس��اس للمعام�الت والمبادلات، فلنا أنْ نتخيّل 

1 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص93.  
2 - انظ��ر: اب��ن باديس: في مجالس التذكير من كلام الحكي��م الخبير، ج1، ص174؛ وانظر: محمود 

قاسم: عبد الحميد بن باديس الزعيم الروحي لحرب التحرير الجزائرية، ص45. 
3 -جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص93، 94.

4 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص142.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة172ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

قومًا لا يفون بعهودهم، إذن لفسدت الروابط الاجتماعية، وانمحت الثقة، وأصبح الغدر قانوناً. 

ك�ام لنا أنْ نتصور أمُّ��ة، وحكّامها، وجنودها، وقضاتها، وجُباته��ا، وخزنة أموالها غير أمناء على 

كلّ م��ا وكُِّل إليه��م)))، لقد ح��اول )الأفغاني( أنْ يب�ّن�يّ لنا من خلال ه��ذه الخصلة، كيف يكون 

تأثيرها قويًّا في كلّ قطاع م��ن قطاعات الدولة، فهي تعدّ علاجًا فعّالًا لكلّ ما يعترض الناس من 

أمراض اجتماعية. ولا أظ��نّ أنّ الأمانة في العمل والمعاملات إلا علامة على صلاح هذه الأمُّة، 

فإذا وجدت الأمانة في العمل، فلا كس��ل ولا خم��ول، وإنما إنجازات وتقدّم، كما أنّ الأمانة في 

المعاملات لا ت��ورث إلا حبًّا بين الناس، ومن ثمََّ تورث تكاتفًا وتعاوناً مع بعضهم بعضًا، ولكن 

المبادئ الإلحادية تقضي على هذا كليّةّ.

وثالث هذه الخصال، حاجة الإنسان الملُحّة إلى الاستعانة بأقرانه، حتى يستبدل بضعفه قوّة، 

وبخوفه أمنًا، وهذه هي الغاية والحكمة من خصلة الاجتماع التي فطر الله الناس عليها، لكنّ هذه 

الخصلة لا تكون لها أهمية إلا إذا كانت تتخّذ الصدق شعارًا لها؛ إذ لا يستطيع الإنسان العيش، 

وجلب النفع لنفسه، لو صوَّر له الآخرون الضارّ نافعًا، والنافع ضارًّا))).

إذن، تل��ك كانت العقائد الثلاثة الكبرى والخصال الثلاث التي تؤدّي بالأمم والش��عوب إلى 

، فإنّ أي قضاء  نيل حظوظها من الس��عادة من جانب، والارتقاء والعلوّ من جان��ب آخر. ومن ثمََّ

عليها يمثلّ قضاءً على هذه الس��عادة وذاك الارتقاء، وهذا ما حاولت معاول المادية أنْ تعمل فيه 

عملتها، فكتب لها الزعامة على بعض الأمم والشعوب، فكانت بذلك ضربة قاصمة لها، ومعوّقاً 

رئيسًا في نيل حرّيتّها الروحية السامية، ونهبًا لإرثها الحضاري ومستقبلها المنشود.

وإنْ كان )الأفغاني( يقصد من بيانه للعقائد والخصال الس��ت، أنْ يس��تحثّ هِمَمَ المسلمين 

للنهضة، وطرح الإلحاد ومس��الكه، فإنهّ- من جانب آخر- يمك��ن تطبيقها على أي أمُّة من الأمم 

من ذوي الديانات المختلفة، لتكون كفيلة بأنْ تس��تحثّ هِمَمَها، وتش��حذ طاقاتها، وصولًا إلى 

النهضة المأمولة، ونبذ هذه المادية.

1 - انظر: جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص96- 97.

2 - انظر: جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص98- 99.



173

العدد 10

ج- المذهب المادي في العصر الحديث:

إذا أطلق مصطلح المذهب المادي في العصر الحديث، فإنهّ يراد به في الأغلب، نظرية التطوّر 

التي ظهرت في أواخر القرن الثامن عشر، وأثناء القرن التاسع عشر بأسره على هيئة فروض عامّة، 

حاول من خلالها تفس�ري نشأة الحياة على س��طح الأرض، »وكانت هذه الفروض أو النظريات 

امت��دادًا في حقيقة الأم��ر لبحوث قام بها علم جديد، هو علم طبق��ات الأرض. فإنّ بحوث هذا 

العلم أثبتت أنّ المادة غير العضوية التي تتكون منها القشرة الأرضية مرتّ بأطوار عديدة وعصور 

جيولوجية، حتى وصلت إلى ما هي عليه الآن«))).

ولي��س م��ن هدفنا أن نع��رض آراء كلّ منهما تفصيًال في هذه المس��ألة؛ لأنّ ذل��ك مّام يطول 

شرحه، كما أنهّ لا يتسّ��ع له المقام، كما يبدو لي أنّ ذل��ك لم يكن من ضمن أهداف )الأفغاني(، 

��ا كان هدفه الرئيس، هو بيان مخالفة هذه النظرية للعقائد الإس�المية، وأنهّا تمثلّ ثوباً ماديًّا  وإنّم

إلحاديًّا جديدًا، فضًال عّام يترتبّ عليها من خطورة فلسفية وحضارية ودينية. خاصةً وأنهّ كان له 

بصفته مفكِّراً إس�الميًّا طرح آخر؛ إذ »دعا إلى الجامعة الإسلامية، وإلى تأسيس النهضة الحديثة 

على قواعد التمدّن الإسلامي، وإلى تجديد الدين، سبيًال لتجديد الدنيا«))). ولن يتحقّق ذلك إلا 

بالوحدة؛ إذ كان يرى أنّ »الاتفاق والتضافر على تعزيز الولاية الإس�المية من أش��دّ أركان الديانة 

، فإنّ خطورة المذاهب المادية تكمن -أوّل ما تكمن- في أنهّا تقضي على  المحمدية«))). ومن ثمََّ

هذه الوحدة وتلك الولاية، وهذا ما يفسّر لنا عامًال من عوامل نقد )الأفغاني( لهذه المذاهب.

لقد ذهب كلّ من )لامارك-Lamarck( و)داروين( إلى القول بتطوّر الكائنات الحية وتسلسلها 

من أصل واحد، وقد بنى الاثنان نظريتّهما على ما لاحظاه من وجود انحراف في التركيب العضوي 

في ع��دد من الفصائل الحيوانية، وعلى ما ش��اهداه من التغيرات التي تح��دث لدى الحيوانات 

ات التي تطرأ على الكائن الحي تحدث  المستأنسة. لكنهما اختلفا بعد هذا، فالأول يرى أنّ التغّري

بسبب اختلاف حاجاته الداخلية، فإذا ما حدثت هذه التغيرات ثبتت عن طريق العادة، وانتقلت 

1 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص175- 176.
2 - محمد عبده: جمال الدين الأفغاني بين حقائق التاريخ وأكاذيب لويس عوض، ص40-39.

3 - جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده: العروة الوثقى، ص100.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة174ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ات تحدث في أي اتجاه  بعد ذلك بالوراثة. أم��ا )داروين( فيرى على خلاف ذلك، أنّ هذه التغّري

ووفقًا للصدفة، ولا يهمّ أنّ تكون مناسبة للبيئة أو غير مناسبة))).

، وبالتنافس  وقد فسّر )داروين( هذا التطوّر بوجود قوّة داخلية في الكائن الحي تؤدّي إلى التغّري

ا  وال�رصاع من أجل الحي��اة، وبقانون البقاء للأصلح، الذي لم يكن عن��ده في صالح الفرد، وإنّم

في صالح النوع؛ لأنهّ يؤدّي إلى تطوّر الأنواع الحيوانية لتنتج أنواعًا حيوانية جديدة، تس��مح لها 

، فقد انتهى هذا التطوّر –في رأيه- إلى آخر  خصائصه��ا بالقدرة على التكيفّ مع البيئة))). ومن ثمََّ

نوع من أنواع الس�اللة الحيوانية، وهو الإنسان، الذي يعدّ –حس��ب نظريته- خاتمة لهذا التطوّر 

المستمر، ونتيجة منطقية له.	

ومن الواضح أنّ نظرية )داروين(، ومن قبله )لامارك( بعيدة عن الواقع، وبعيدة عن الملاحظة 

، فهي لا تعدو أنْ تك��ون مجردّ احتمال لا يرق��ى إلى مرتبة البرهان  والتجرب��ة العملية. ومن ثَ��مَّ

أو الدلي��ل، وقد كان ه��ذا مناط نقد أحد الباحثين عندما قال: »ه��ذه النظرية التي أجمع العلماء 

ع�ىل صحّتها، هل لاحظه��ا أحدهم أو جرّبها في معمل��ه؟!.... والجواب لا! فذلك ضرب من 

ا، حتى أنهّ لا س��ؤال عن  المس��تحيل. إنّ مزعومة الارتقاء معقّ��دة، وهي تتعلقّ بماض بعيد جدًّ

تجربتها وملاحظتها«))).

ثالثًا: نقد جمال الدين للمذهب المادي الحديث:

لقد كان )الأفغاني( ملًّام بتطوّر النظريات المادية في أوربا إلى أبعد حدّ، الأمر الذي مكّنه من 

الردّ بوضوح ودقةّ ع�ىل تلك النظريات الإلحادية، ويمكن حصر الخطوط العريضة والتفصيلية 

لنقده لها، فقد حصر النقد في ثلاثة أمور فقط:

1. نقد أدلة )داروين( في نظرية التطوّر.

2. نقد فكرة المادة الحيَّة لدى بعض المحدثين.

1 - انظر: محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص179- 183.

2 - انظر: محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص179- 180.
3 - وحيد الله خان: الإسلام يتحدى، ص167.



175

العدد 10

3. فكرة )الأفغاني( عن الإنسان.

فمن المعروف أنّ الماديين يعتمدون في تفسير وجود الأنواع المختلفة في الكون على  	

فك��رة التطوّر من النق��ص الموجود في الفصائل النباتي��ة والحيوانية الدنيا، حت��ى مرتبة الكمال 

الموجود عند الإنسان، وبعض الحيوانات الراقية والنباتات أيضًا))).

وتقوم هذه النظرية على أمرين:

أ. هو أنّ التطوّر يسير على غير هدى، أي وفقًا لما توحي به الصدفة.

ب. إنكار العناية الإلهية في الكون.

وق��د ضرب )الأفغاني( مثالًا على تهافت ه��ذه النظرية، فذهب إلى أنهّ ل��و أمكن ما يقولون، 

لأمكن أن يصير البرغوث فيًال بمرور الزمن ومرّ الدهور، وأنْ ينقلب الفيل برغوثاً كذلك))). 

وإذا كانت نظرية )داروين( تتصوّر أنّ البذور الأوُلى التي تعدّ أصًال لوجود الكائنات قد نشأت 

من تلقاء نفسها، وأنهّا تطوّرت على مر الزمن، فاستطاعت أن تنمو، وتستكمل الأعضاء التي يغلب 

عليها الدقةّ المتناهية والحكمة الكاملة، فإنّ بعض الباحثين يتخّذ من دقة تلك الأعضاء دليًال على 

فساد تلك النظرية، كما أننّا وجدنا المسلك نفسه عند )الأفغاني( الذي أكّد على أن علماء وظائف 

الأعضاء ليبدون دهشتهم البالغة من تركيب الحيوان، وما ينطوي عليه من الحكمة، فهل يعقل إذن 
أنْ تنشأ هذه الجراثيم صدفة واتفاقاً؟ وهل يعقل أن تهتدي هذه الصدفة إلى تلك الدقة البالغة؟)))

وإنْ كان )الأفغ��اني( ق��د وصف )داروين( بالمس��كين التائ��ه في مجاهل الأوه��ام، وجهالة 

الخرافات؛ فلأنّ هذا الأخير يستند إلى أمور لا تصلح مطلقًا أن تكون أساسًا لفكرة التطوّر، وقد 

اس��تدلّ )الأفغاني( على ذلك بالمثال القائل: إن الخيول في سيبيريا وبلاد الروس أغزر شعراً من 

خيول بلاد العرب، فإنّ س��بب الاختلاف في هذا المثل، هو الس��بب نفسه الذي يؤدّي إلى كثرة 

النب��ات وقلتّه في بقع��ة واحدة في وقتين مختلفين، وذلك تبعًا لاخت�الف كثرة الأمطار أو قلتّها، 

ووفرة مياه الري أو ندرتها، أو السبب نفسه الذي نرى من أجله أجسام البشر تمتاز بالضخامة أو 

1 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص80- 81.
2 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص81.
3 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص82.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة176ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

النحافة باختلاف المناطق، دون أنْ نتخّذ من ذلك دليًال على الاتجاه نحو التطوّر))).

وهناك فكرة ثانية نقدها )الأفغاني(، وهي فكرة المادة الحية لدى بعض المحُدَثين، وهي فكرة 

تعدّ –في الحق- مراوغة أو التفافاً منهم؛ لأنهّم رأوا أنّ من المستحيل عليهم تفسير الكائنات، وما 

ات بناء على خواصّ المادة المجردّة من الإرادة والشعور، فقد أراد المحُدَثون  يطرأ عليها من تغّري

أن يزُجوا بضاعتهم، فذهبوا إلى أنّ النظام الدقيق في الصور التي تتش��كل بها المادة الحية يرجع 

إلى أنّ الم��ادة الأوُلى مزوّدة بالقوّة والش��عور، »وهذا هو مذهب الم��ادة الحيَّة الذي رأيناه لدى 

قدماء الإغريق، والذي عاد إلى الظهور عند أش��دّ أتباع داروين غلوًا في تطبيق نظريتّه، واتخاذها 

أساسًا لهدم المذاهب الروحية، ونعني به هيجل«))).

وهذا ما ذهب إليه )الأفغاني( الذي أكّد بوضوح أنّ الطبيعيين في القرن التاسع عشر ليسوا إلا 

أنص��ارًا لمذهب الذرةّ عند )ديمقريطس( في القرن الخامس قب��ل الميلاد، لكنّ هذا الأخير كان 

أكثر منطقًا مع نفسه؛ لأنهّ فسّر المادّة تفسيراً آليًّا، وأنكر وجود أيةّ قوة أو إدراك أو عقل يصاحب 

المادة أو الذرات، وهذا ما لم يفعله المحُدَثون الماديون؛ إذ كان ينبغي أن يكونوا أكثر منطقًا، فلا 

يلجؤون مرة أخرى إلى تلك القوة غير المادية التي يريدون هم إنكارها))). كما وجد )الأفغاني( أنّ 

المحُدَثين الماديين ينكرون الحكمة في كلّ شيء، ثمّ يعودون فينسبونها إلى ذرات )ديمقريطس( 

التي جردّها من كلّ عنصر إدراكي أو شعوري.

، مدعين أن  وإنْ كان هناك بعض الدارس�ني الذين يس��مون نقد )الأفغاني( للدراوينية تهجًام

نقده لا يخرج ع��ن إطار الرنين اللفظي والمبالغة الخطابية))). لك��ن هذا غير صحيح، بدليل أن 

)الأفغ��اني( نقد النظرية من جانب�ني: جانب الهدم وجانب البن��اء؛ إذ كان من الطبيعي ألا يقف 

ا كان عليه أنْ يعرض  )الأفغاني( عند حدود نقده لنظرية )داروين(، أو قل هدمها من أساسها، وإنّم

لمرحلة البناء، فبّني فكرته عن الإنس��ان، وهي في الحقّ الفكرة التي عَّرب عنها الإسلام من خلال 

1 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص82.
2 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص210.

3 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص84.
4 - انظر: على الوردي: الفيلسوف الثائر السيد جمال الدين الأفغاني، ص141.



177

العدد 10

القرآن الكريم والسُ��نَّة النبوية الشريفة. فالإنسان عند )جمال الدين لأفغاني( ليس امتدادًا للعالم 

الطبيعي، كما يظ��ن الماديون من أمثال )داروين( و)لامارك( و )س��بنسر-Spencer( و )هيجل-

ا هو عالم ميّزه الله عن الحيوانات الأخرى بالقدرة على الاختراع؛  Hegel( و )كانت- Kant(، وإنّم

فهو إنس��ان صانع مبتكر، وإنْ كان المناطقة قد عرفّوا الإنسان بأنهّ حيوان عاقل، فإنّ من الأوَلى 

–في نظر )الأفغاني(- أنْ يقولوا أيضًا بأنهّ إنسان صانع؛ حيث إن الابتكار أو الاختراع هو ما يجعل 

الإنس��ان إنس��اناً، فيخلق بذلك هوّة فاصلة بينه وبين الحيوان))). وهي الفكرة التي نجدها لدى 

أحد أكبر فلاسفة الفرنسيين الروحيين في القرن العشرين، وهو )هنري برجسون( الذي تكلمّ هو 

الآخر عن مراتب الأنواع والفصائل، فتحدّث عن الإنس��ان باعتباره حيواناً صانعًا))). وهو بذلك 

يحاول أنْ يعلي من قيمة الإنسان التي أعلتها العقيدة الإسلامية، والتي حاولت المذاهب المادية 

اختطافها إلى مجاهلها، كلّ ذلك من أجل غاية س��امية، وهي إصلاح الجماعة الإسلامية، فعمد 

إلى »طريق التوفيق بين أصول الإسلام الصحيحة، وبين قواعد علم الاجتماع التي ظهرت فائدتها 

في إصلاح شؤون البشر، وانتظام أحوال الجماعات«))).

لقد ذهب )الأفغاني( إلى أنّ عنصر الصنعة والابتكار يظهر بوضوح في حياة الإنسان الحيوية 

العضوية والنفس��ية والخُلقُية، بحيث تظهر –في رأيي- الإنسان كأنهّ له عالمه الخاص المنفصل 

عن الطبيعة. وإنْ كانت حاجاته العضوية من مأكل ومشرب ومسكن تشبه مثيلتها عند الحيوان من 

الوجهتين التركيبية أو التشريحية، فإنهّما تختلف من جهة الوسائل التي تستخدمها في إشباعها؛ 

لأنّ طعامه وشرابه ومسكنه وملبسه يتطلبّ منه ابتكارًا. ومن ثمََّ وجدناه يؤكّد على استخدام عنصر 

الصنعة أو الابتكار في اتجاهات الإنسان الأخرى، كالنزوع إلى الأسرار الإلهية، والرغبة في دراسة 

الخواص الطبيعية، والكش��ف عن الحقيقة في كلّ شيء، فإنّ كل هذه الاتجاهات المتباينة تأتيه 

عن طريق التربية، وفي هذا دلالة على أن تأثير العوامل الخارجية، وتركيب البدن ليسا كلّ شيء، 

ا توجد بجوارهما عوامل مهمة، وهي العوامل الروحية، فتطوّر الإنسانية وتقدّم أفكارها ليس  وإنّم

1 - محمد المحزومي: خاطرات جمال الدين الأفغاني، ص99-98.
2 - انظر: هنري برجسون: التطور الخالق، ص16-15.

3 - انظر: عبد القادر المغربي: جمال الدين الأفغاني ذكريات وأحاديث، ص64.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة178ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ا هو نتيجة الصرح الذي وضع أساس��ه الأجيال الس��ابقة، من  نتيجة لتقدّم الحياة العضوية، وإنّم

خلال المعلومات التي اكتسبتها الإنس��انية عن طريق التربية، كأنّ الإنسان أصبح عالماً صناعيًّا 

في عقله وصفاته الروحية))).

لقد وجد بعض الدارس�ني الجادي��ن أنّ الفكرة التي يعرضها )ج�امل الدين الأفغاني(، بمثل 

هذا اليسر والوض��وح، هي تلك التي يقرّرها علماء النفس الاجتماعي في القرن العشرين، ممّن 

يس��لمّون مثله بأنّ الحياة العضوية ليس��ت إلا أساسً��ا تعتمد عليه العملياّت النفسية، وهي تلك 

العمليات التي لا تنمو حقيقة إلا في الحياة الاجتماعية، وعن طريق التربية))). 

خاتمة:

لا ش��ك في أن موضوع الدراس��ة ذو أهمية خاصة، وربما تقاس أهميته في بعض جوانبها من 

خلال م��ا تمخّض عنه من نتائج، وعليه فإنّ��ه يمكن القول إنّ موضوع نق��د المادية الغربية عند 

)جمال الدين الأفغاني( قد أثمر بعض النتائج المهمة، ويمكن بيانها فيما هو آت:

11 ضرورة الاهتمام بدراسة الشخصيات الإسلامية المعاصرة التي أثرّت حياتنا الفكرية، .

وأثرّت في مس�رية الفكر والنهضة في القطر الإس�المي، ومن أهمّ هذه الش��خصيات 

شخصية )جمال الدين الأفغاني(. فالرجل، فضًال عن جهوده في النهضة والإصلاح، 

فقد كان ل��ه جانب لا يقلّ إشراقاً، وهو نقد المادية الغربي��ة، وما بنُيت عليه من دعوة 

لإنكار الثوابت، والبحث الزائف عن كلّ ما هو محسوس فقط.

22  العم��ل على تكثيف الجهود الفكرية الفردي��ة والجماعية في اتجاه بيان تهافت الفكر .

المادي وس�رب أغواره وكش��ف تهافته، وخطورة النتائج المترتبة عليه، إنسانياً وخُلقُيًّا 

ودينيًّا.

1 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص98، 99.
2 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص215.



179

العدد 10

33 أن مشروع )الأفغ��اني( النهضوي الإصلاحي إذا كان يقود على رافد البناء، من خلال .

بيان ما على الأمُّة اتباعه في س��بيل تحقيق وحدتها الإس�المية وما يلزمها من وس��ائل 

للوص��ول إليها، فإنه يقوم في الوق��ت ذاته على رافد يمثل الهدم، أي هدم كل الأفكار 

الهدأمُّ��ة التي تعيق تحقيق مشروعه هذا، ومن ثم نفهم عليّة نقده للتيار المادي قديمًا 

وحديثاً.   

44 أنّ موقف )الأفغاني( من الحضارة الغربية والعلوم والغربية لم يكن موقفًا عدائيًّا، ولكنّه .

كان موقفً��ا يؤيدّ ما فيها من محامد لا تخالف الدي��ن، ولا تعيق حركة تطوّره، ويقف 

بالمرصاد لكلّ ما من ش��أنه أنْ يمثلّ مخالفة وهدمًا م��ن الناحية الدينية أو الخُلقُية أو 

الإنسانية أو غيرها.

55 أنّ نقد )الأفغاني( للمادية الغربية هو نقد له أبعاد دينية؛ إذ لم يكن )الأفغاني( ليسمح .

لفكر ما أنْ ينطوي على آراء تخالف الدين وتناقضه، وتنكر البعث والحس��اب واليوم 

الآخر دون أن يوجّه له س��هام النقد بصفته مفكّراً إسلاميًّا، يدعو لإقامة وحدة أساسها 

الدين تحت مسمّى الوحدة الإسلامية.

66 أن )الأفغ��اني( فه��م حقيقة المصطلح��ات الغربية، وم��ن ثمَّ نس��تطيع أنْ نجد عنده .

مصطلحات م��ن نحو: الدهرية، والطبيعية، والمادي��ة، والإلحاد بمعنى واحد؛ لأنهّا 

كلهّا روافد لمنبع واحد، يدعو لإنكار الدين ووجود الله تعالى.

77 أنّ المذهب الطبيعي لم يكن وليد العصر، بل كانت له جذور بعيدة متغلغلة في تاريخ .

الفكر البشري، خاصّة في البيئ��ة اليونانية القديمة عند عدد من زعماء هذا الفكر، من 

أمثال )ديمقريطس( و)أبيقور(، وغيرهما.

88 أنّ تأصي��ل )الأفغاني( لقضية المادي��ة الغربية كان نقضًا في محل��ه؛ إذ نقد المذهب .

المادي قديمًا عند أعلامه في الفلسفة اليونانية، فنقد مذهب الذرةّ عند )ديمقريطس(، 

ونقد أعلام مذاهب اللذّة الذين أحال��وا حياة اليونان إلى جحيم من اللا أخلاق، وقد 

بّني )الأفغاني( التدهور الخُلُقي والحضاري والسياسي الذي ترتب على هذه المذاهب 

الهدّامة.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة180ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

99 أنّ نقد )الأفغاني( للمذاهب المادية المعاصرة كان في محلهّ؛ فقد نقد جميع الفلسفات .

وأعلامه��ا الت��ي تقود إلى إنكار كلّ ما ه��و غير مادي، وأخصه الدي��ن وما ينبني عليه 

من تعاليم. ومن ثمََّ فقد نقد الماركس��ية والداروينية والهيجيلية وغيرها من الفلسفات 

والأعلام.

وأهم ما ترتبّ على هذا البحث من نتائج، هو الكشف عن المنهج النقدي الرصين الذي 1010

اتبع��ه )الأفغاني( في نقد نظرية التطوّر عند )داروين(، وما تقوم عليه من مثالب، مبيّنًا 

العقائد الأساس، والخصال الرئيس��ة لأي بناء حضاري، تلك الخصائص والخصال 

التي حاول )داروين( ونظريتّه هدمها.  



181

العدد 10

المصادر والمراجع:

• ابن باديس: تفس�ري ابن باديس، في مجالس التذكير من كلام الحكي��م الخبير، الجزائر، دار 	

الرشيد، 1430هـ - 2009م.

• أحمد ماجد: مقدمة تحقيق كتاب رسالة الرد على الدهريين لجمال الدين )الأفغاني( ترجمة 	

محمد عبده، لبنان – بيروت، دار المعارف الحكمية، ط1، 1438هـ / 2017م.

• ألفرد إدوارد تايلور: فلسفة أرسطو ترجمة، عزت قرني، دار الطليعة، بيروت، ط1، لا ت.	

• جمال الدين الأفغاني: البيان في الإنجليز والأفغان، القاهرة، مؤسسة هنداوي، لا ط، 2014م.	

• جمال الدين الأفغاني: رس��الة الرد على الدهريين، ترجمة: محمد عبده، لبنان – بيروت، دار 	

المعارف الحكمية، ط1، 1438هـ / 2017م.

• جمال الدين الأفغاني، محمد عبده: العروة الوثقى، القاهرة، مؤسسة هنداوي، لا ط، 2015م.	

• روس��ان زاهد: منهج )الأفغاني( العقلي في دفاعه عن الإسلام، سوريا، مجلة جامعة دمشق، 	

مجلد 24، العدد 1 – 2، 2008م.

• عبد الرحم��ن الرافعي: جمال الدين )الأفغ��اني( باعث نهضة الشرق: سلس��لة أعلام الفكر 	

العربي، القاهرة، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، لا ط، 1961م. 

• عبد القادر المغربي: جمال الدين )الأفغاني( -ذكريات وأحاديث-، القاهرة، مؤسسة هنداوي، 	

لا ط، 2021م.

• عبد المقصود عبد الغني: النظرية الخُلقُية في الإسلام -دراسة مقارنة-، دار الثقافة العربية، لا 	

ط، 1412هـ / 1991م.

• على الوردي: الفيلسوف الثائر السيد جمال الدين الأفغاني، تحقيق: عبد الحسن الصالحي، 	

مؤسسة البلاغ -دار سلوني، لا ط، 1430هـ / 2009م.

• علي شلش: سلسلة الأعمال المجهولة، لندن، طبعة رياض الريس، لا ط، لا ت.	

• علي شلش: جمال الدين )الأفغاني( بين دارسيه، القاهرة، دار الشروق، ط1، 1987م.	

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة182ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

• مالك بن نبي: القضايا الكبرى، بيروت – لبنان، دار الفكر المعاصر، ط1، 1991م.	

• محسن عبد الحميد: جمال الدين )الأفغاني( المصلح المفُترىَ عليه، مؤسسة الرسالة للطباعة 	

والنشر والتوزيع، دار الفرقان للنشر والتوزيع، لا ط، 1985م.

• محم��د المحزومي: خاطرات جمال الدين الأفغاني، بيروت–لبنان، المطبعة العلمية، لا ط، 	

1931م.

• محمد رشيد رضا: المنار، عدد 26 إبريل، لا م، 1923 م. 	

• محمد عبده: الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده، بيروت – لبنان، لا ط، 1972م.	

• محمد عبده: الثائر الإسلامي جمال الدين الأفغاني، القاهرة، دار الهلال، لا ط، 1973م.	

• محم��د عبده: جمال الدين )الأفغاني( بين حقائق التاري��خ وأكاذيب لويس عوض، القاهرة، 	

دار السلام للطباعة والنشر والترجمة، ط1، 2009م.

• محمد عثمان الخش��ت: الإس�الم والعلم بين )الأفغ��اني( ورينان، القاه��رة، دار قباء، ط1، 	

1998م.

• محم��د فتحي عبد الله: المدرس��ة الفيثاغورثية -مصادرها ونظرياته��ا-، القاهرة، لا د، لا ط، 	

.1989

• محمود قاسم: عبد الحميد بن باديس الزعيم الروحي لحرب التحرير الجزائرية، القاهرة، دار 	

المعارف، لا ط، 1968م. 

• محمود قاس��م: مقدمة في نقد مدارس علم الكلام، مقدمة تحقيق كتاب مناهج الأدلة لـ ابن 	

رشد، القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، لا ط، 1955م.

• محمود قاس��م: جمال الدين )الأفغاني( -حياته وفلس��فته-، القاه��رة، مكتبة الأنجلو، لا ط، 	

.1955

• ميرزا لطف الله خان: جمال الدين الأسدآبادي المعروف بالأفغاني، ترجمة وتقديم وتعليق: 	

صادق نشأت وعبد المنعم حسين، القاهرة، الأنجلو المصرية، لا ط، 1957م.

• هنري برجسون: التطور الخالق، ترجمة: محمود قاسم، مراجعة: نجيب بلدي، وزارة الثقافة 	

والإرشاد، مصر، لا ط، لا ت.



183

العدد 10

• وحيد الله خان: الإس�الم يتحدى، ترجمة: ظفر الإسلام خان وعبد الصبور شاهين، القاهرة، 	

مؤسسة المختار الإسلامي، ط7، 1397هـ/ 1977م.

• وفاء عبدي وس��ارة ظافري: جمال الدين )الأفغاني( وإصلاحه في العالم الإس�المي، رسالة 	

ماجس��تير، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة 8 مايو قالمة، قسم التاريخ، 2015 – 

2016م.

• يوس��ف كرم: تاريخ الفلس��فة اليونانية، لا م، مطبعة لجنة التألي��ف والترجمة والنشر، لا ط، 	

1373هـ/ 1953م.

الروابط الإلكترونية:

• حسن حنفي: )الأفغاني( المسلم الثائر، على الربط الآتي:	

https://elaph.com/Web/NewsPapers/20201281194/02/.html

• المؤتمر الدولي لجمال الدين الحسيني، المجمع العالمي للتقريب بن المذاهب الإسلامية، 	

على الرابط الآتي:

https://taqrib.ir/ar/library/print/70226/

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة


