
107

العدد 10

قي مع الطبيعةِ 
ُ
ل
ُ
 الخ

ُ
قد

َ
الع

ّ
 الغربي

ّ
عقدِ الاجتماعي

َ
هةِ ال

َ
 في مواج

ٌ
ة
َّ
 إسلامي

ٌ
ة
َّ
 فلسفي

ٌ
قراءة

ص
ّ
    ملخ

يتناول هذا البحث موقف الفلس��فة الإس�الميَّة من الطبيعة، واختلافه الجذري عن الفلس��فة الغربيَّة، 

وخصوصًا فلاس��فة العقد الاجتماعي. وكان لا بدّ أنْ يوضّح البحث، موقف فلاسفة العقد الاجتماعيّ 

م��ن الطبيعة انطلاقًا من فك��رة الملكيَّة الخاصّة، وما أدّت إليه من تفاوت طبقي وس��ياسي في المجتمع 

الغربّي الحديث. 

وفي هذا الس��ياق تحدّث البحث عن نظريَّة العقد الاجتماعي التي درست انتقال الإنسان من الحالة 

الطبيعيَّة إلى الحالة الاجتماعيَّة والسياس��يَّة، وكيف برَّر أصحاب هذه النظريَّة طبيعة التفاوت الس��ياسّي 

الذي أدَّى بدوره إلى تفاوت طبقي اقتصادي، ودور الطبيعة في تأكيد هذا التفاوت. في حين عالج البحث 

مفهوم المنفعة الاقتصاديَّة وجعل الطبيعة والبيئة معًا مجردّ وس��يلة ماديَّة تسُ��هم في تراكم الثروة، وخلق 

اع بسبب غياب الطابع الخُلُقي في التعامل مع البيئة والطبيعة.  علاقات الاستغلال والصّر

وكان لا بدّ لهذا البحث أنْ يوضّح أوجه الخلاف والاختلاف بين الفلسفة الإسلاميَّة من خلال منابعها 

الكبرى، وبين الفلس��فة الغربيَّة؛ خصوصًا في المس��ائل الروحيَّة التي تجعل من البيئة والطبيعة مسؤوليَّة 

إيمانيَّة وخُلُقيَّة في الإسلام.

د. لينا حميدوش)1(

الكلمات المفتاحية: 

1 -  مدّرسة في قسم الفلسفة، جامعة حلب، سورية.

الاستخلاف،  البيئة،  الاجتماعي،  العقد  الطبيعة،  الخُلقُي،  العقد 
التنمية المستدامة.



بِيْعَة108ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Ethical Contract with Nature  
Islamic Philosophical Reading in Confrontation with Western 

Social Contract

Dr. Lina Hamidoush(1)

  Abstract

This research examines the Islamic philosophical perspective on nature and its 
fundamental differences from Western philosophy, particularly the philosophies of 
the social contract theorists. The research aims at clarifying the position of social 
contract philosophers on nature, starting from the concept of private property 
and the resulting social and political inequality in modern Western society.  
In this context, the research discusses the social contract theory, which examines the 
transition of humanity from a state of nature to a social and political state, and how 
proponents of this theory justified the political inequality that, in turn, led to economic 
class inequality, and the role of nature in reinforcing this inequality. It also addresses 
the concept of economic utility, treating nature and the environment merely as material 
resources contributing to wealth accumulation and creating relationships of exploitation 
and conflict due to the absence of a moral framework in dealing with the environment 
and nature.

The researcher also aims at clarifying the differences between Islamic philosophy, 
through its major sources, and Western philosophy, particularly regarding spiritual 
matters that, in Islam, make the environment and nature a matter of faith and moral 
responsibility.

Keywords:
 Ethical Contract, Nature, Social Contract, Environment, Caliphate, Sustainable Development.

1 -  Lecturer in the Department of Philosophy, University of Aleppo - Syria.



109

العدد 10

مة 
ّ
مقد

ثنا في هذا البحث عن الاختلاف القائم بين الفلس��فة الإس�الميَّة وبين الفلس��فة الغربيَّة،  تحدَّ

وموقع الطبيعة في كلّ منهما من ناحية اس��تثمارها والتعامل معها، وكيفيَّة الإفادة منها في تحقيق 

التنمية المس��تدامة. وانطلاقً��ا من ذلك، فقد ج��رى الحديث في هذا البحث ع��ن دور الملكيَّة 

الخاصّة للطبيعة وتكوين نظريَّة العقد الاجتماعيّ، وانعكاس هذه الملكيَّة على طبيعة المجتمع 

الغربّي، وما أفرزته من تفاوت طبيعي أخذ شكله السياسّي في نظريَّة العقد الاجتماعيّ؛ إذ أقرَّت 

اع من أجل  ه��ذه النظريَّة أنَّ هناك تفاوت طبيعيًّا أفضى إلى خلق تفاوت س��ياسي، قام على الصّر

ملكيَّة الطبيعة، والاس��تفادة منها بوصفها وسيلة ماديَّة تسُ��هم أكثر فأكثر في تغريب الإنسان عن 

نفسه وعن مجتمعه؛ حيث ركَّزت هذه النظريَّة على ضرورة الانتقال من العقد الخُلقُي مع الطبيعة 

إلى عقد اجتماعي سياسي يتنازل فيها الأفراد عن حقوقهم الطبيعيَّة لصالح سيادة قلَّة قليلة على 

الم��وارد الطبيعيَّة والتحكّم بها، م��ا أدَّى ازداد التفاوت بين الناس. كما جرى التمييز بين المنفعة 

الاقتصاديَّ��ة والقِيَم الخُلقُية، وكيفيَّة التعامل معهما في كلّ من الفكر الغربّي والفكر الإس�الميّ، 

فأوضحنا عناصر الاختلاف بين كلّ م��ن الفكرين، ففي الوقت الذي ركّز فيه الفكر الغربّي على 

المنفعة الاقتصاديَّة، وجدنا أنَّ الإسلام قد ركّز على الأخلاق ودورها في صيانة الطبيعة والحفاظ 

عليها، مضافاً إلى الاستفادة منها اقتصاديًّا واجتماعيًّا، وقد تطرقّنا -أيضًا- إلى نظريَّة الاستخلاف 

الإس�الميَّة، التي أكَّدت من خلال النّصوص القرآنيَّة الكريمة والأحاديث الشريفة، على ضرورة 

النظر إلى الطبيعة والبيئة، على أنهّما من نعِم الله على الإنسان، وأنَّه مستخلف عليها، وليس مالكًا 

لها، وأنَّ عليه أنْ يصونها في سبيل صون المجتمع وقِيَمه الدينيَّة والخُلقُيَّة والروحيَّة.    

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة110ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

: الملكيَّة الخاصّة وتأسيس نظريَّة العقد الاجتماعيّ.  أوًال

   يناق��ش الفكر الفلس��في الغربّي الحديث مفه��وم الطبيعة، بوصفه جزءًا م��ن نظريَّة تطوّر 

الإنس��ان، بمعنى أنَّ هذا الإنسان هو جزء من الطبيعة، وقد بدأت هذه النظرة مع فلاسفة القرن 

الس��ابع عشر، عندما ج��رى التعامل مع الإنس��ان بوصفه حاًال من أح��وال الطبيعة؛ أي: ليس 

منفصًال عنها، فعندما حاول )س��بينوزا-Spinoza( أنْ يقدّم حًّال لثنائيَّة النفس والجسد، انطلق 

م��ن أنَّ الوجود بأسره هو وجود واح��د، فالطبيعة هي الجوهر الواحد، وبالتالي فإنَّه لا فرق في 

هذا المذهب بين الطبيعة والإنس��ان، وبهذا يكون الوجود الطبيعي “نظامًا مغلقًا موحّدًا يكون 

فيه الكون بأسره، بكلِّ تعقيداته تجليًّا لواقع واحد أحد”))). ومعنى أنْ يكون الإنس��ان حاًال من 

أحوال الطبيعة هو أنْ يخضع لقوانينها، سواء من جهة الفكر أم من جهة الامتداد بحسب التعبير 

 Jean-Jacques-الس��بينوزي، وقد استمرَّت هذه النظرة للإنس��ان مع مجيء )جان جاك روسو

Rousseau(، الذي تحدّث عن تأثير الطبيعة في الإنسان، خصوصًا في حال الإنسان المتوحِّش؛ 

إذ يكون الإنس��ان في حالة التوحّش مندمجًا بالطبيعة نفس��ها؛ حيث يرى )روسو( أنَّ “الرجل 

المتوحّ��ش الذي وكّلته الطبيعة إلى الغري��زة وحدها، أو بالأحرى، ذاك الذي ربما عوَّضته عّام 

يعوزه بقوى يمكن أنْ تس��دّ في البدء مس��دّ ما يعوزه، على أنْ ترفعه في ما بعد فوق هذه القوى. 

قلنا الرجل الوحشّي، يبتدئ أوًّال بالوظائف الحيوانيَّة، فاللمح والإحساس يكوّنان أوليي حالة، 

والإرادة واللا إرادة، والرغبة والرهبة تكون أوُلى أفعال نفسه تقريبًا، وذلك إلى أنْ تسبّب ظروفٌ 

وأحوال جديدة تطوّرات جديدة”))).

   لكنّ هذا الاندماج بين الإنسان المتوحّش والطبيعة، لم يكن ليستمرّ بعد أنْ وجد الإنسان أنَّه 

يستطيع أنْ يتملَّك الطبيعة، فاتَّجه إلى خلق الملكيَّة، والتي بدورها أفضت إلى تأسيس المجتمع 

المدني القائم على الملكيَّة أساسً��ا، والتي س��تبدأ معها علاقات الصراع بين البشر والاستغلال.  

عندما يقول )روس��و( أنَّ »أوّل من سَوَّر أرضًا فعنّ له أنْ يقول: »هذا لي«، ووجد أناسًا على قسط 

1 - جون كوتنغهام. العقلانيَّة، ص63 
2 - جان جاك روسو: أصل التفاوت بين الناس، ص51.



111

العدد 10

كبير من السذاجة فصدّقوه، كان المؤسّس الحقيقيّ للمجتمع المدني، فكم من جرائم وحروب 

واغتيالات، وكم من ويلات وبؤس وفظائع كان أبعدها عن الناس، وكفاهم شرهّا، رجل قد هبّ 

: ح��ذارِ أن تصغوا إلى هذا الدجّال المحتال،  فاقتل��ع الأوتاد أو ردم الحفرة وصاح بالناس قائًال

فإنكّم لهالكون إذا أنتم نسيتم أنّ الثمار للجميع وأنّ الأرض ليست ملكًا لأحد«))). 

   وقد بنُي العقد الاجتماعيّ على مفهوم القوّة، التي تقوم مقام الحقّ، وهذا دليل على أنَّ وجود 

الإنسان في العقد الاجتماعيّ، لا يقوم على التشاركيَّة بقدر ما يقوم على تأكيد الخضوع والقوّة، 

وكلّ ذلك بس��بب مفهوم الملكيَّة، بحيث توجب على الأشخاص أنْ يتنازلوا عن حقوقهم، وأنْ 

يخضعوا بالقوّة لصاحب السيادة على الأرض والطبيعة معًا، وفي هذا الشأن يقول )روسو(: »إنَّ 

كلّ مواطن إذا تعاقد مع نفس��ه أصبح ملزمًا بالخضوع لعلاقة مزدوجة، فمن جهة كونه عضوًا في 

صاحب السيادة يكون ملزمًا تجاه الأشخاص، ومن جهة أخرى كونه عضوًا في الدولة يكون ملزمًا 

تجاه صاحب الس��يادة«))). هكذا نجد أنَّ مفهوم الملكيَّ��ة الذي فرضه النظام الغربي على الحياة 

الإنسانيَّة، قد حوّل الإنسان من شريك للثروات الطبيعيَّة إلى مجردّ عبد في هذا المجتمع المبني 

على التنازل عن الحقوق، والانصياع لمبدأ السيادة، ويبدو مفهوم العقد الاجتماعي بوصفه تبريراً 

لهذا الخضوع، وأكثر من ذلك أنْ يصبح الفرد موضوعًا للاس��تغلال تمامًا كما يجري اس��تغلال 

الموارد الطبيعيَّة بعد أنْ كانت في المرحلة الإنس��انيَّة المتوحّش��ة ملكًا للجميع، واستطاع النظام 

الفلسفي الغربي أنْ يبرِّر هذا الخضوع للسيادة والسلطة على أنَّه نوع من التشاركيَّة، وذلك عندما 

جرى نقل مفهوم الموارد الطبيعيَّة إلى حيّز العلاقات السياس��يَّة، والتي جرى الحديث عنها بأنَّها 

نوع من التعاقد الحرّ بين الأفراد الذين يتخلوّن عن حقوقهم الطبيعيَّة لصالح قوّة السلطة والسيادة، 

، وخصوصًا في ما يتعلقّ بحقّهم  والتي كان من أسس��ها حرمان الأفراد من حقوقهم الطبيعيَّة أوًَّال

في اس��تثمار موارد الطبيعة، وهنا نجد أنَّ مفهوم الخضوع للطبيعة هو الذي كرسّ قِيمَ المجتمع 

المدني كما نجده لدى )روسو( وأصحاب العقد الاجتماعي.          

1 - جان جاك روسو: أصل التفاوت بين الناس، ص51.
2 - جان جاك روسو: في العقد الاجتماعي أو مبادئ القانون السياسي، ص96.

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة112ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

 ثانيًا: من التفاوت الطبيعيّ إلى التفاوت السياسّي.

    إذا كانت الملكيَّة قد أفضت إلى خلق نظريَّة العقد الاجتماعيّ، بسبب الصراع على استغلال 

واستثمار الطبيعة، فإنّ مفهوم التفاوت بين الناس قد أصبح جزءًا من هذه النظريَّة، وبالعودة إلى 

)روس��و(، فإننّا نجد أنّ حالة الطبيعة الأولى لم تكن تنطوي على أي صراع بين الناس، ففي هذه 

الحالة عاش الإنس��ان في وئام مع الطبيعة التي كانت تمدّه بكلّ احتياجاته، وعلى هذا الأس��اس 

فقد سادت المساواة بين الأفراد ما داموا في حالتهم الطبيعيَّة، وأنهّم لم يعرفوا التمييز بين بعضهم 

بعضًا؛ حيث إنّ »الإنس��ان كان مساوياً لكلّ إنسان آخر؛ إذ لم يكن هناك أدنى تمييز بين الإنسان 

وأخيه الإنسان، ولم يكن هناك حاكم ولا محكوم، ولا متعلِّم ولا جاهل، ولا غني ولا فقير؛ حيث 

كان كلّ إنس��ان مس��اوياً تمامًا لكلّ إنس��ان آخر، ولبقيَّة أقرانه من الناس«))). وقد فرضت الحالة 

الطبيعيَّة على الأفراد أنْ يتعايش��وا متس��اوين، فلا وجود للصراع والاقتتال في ما بينهم، فالطبيعة 

قد وفَّرت له جميع شروط العيش الهادئ، فهو لا يحتاج إلى غيره من الآخرين، وهذا ما يدحض 

نظريَّة )هوبز-Thomas Hobbes( عن ذئبيَّة الإنس��ان، فحقيقة الأمر أنَّ الإنسان ليس ذئبًا لأخيه 

الإنس��ان، بل كان يعيش الحالة الطبيعيَّة منس��جًام مع أقرانه، وفي هذا الش��أن يرى باحثون: “أنَّ 

الإنسان الطبيعي لم تكن له علاقة مع أقرانه من البشر الآخرين، حتىّ ولم يكن بحاجة إلى معرفة 

أحد منهم ش��خصيًا، وليس هو عرضة إلا القليل من الش��هوات، إنه يكفي نفسه بنفسه، وليس له 

إلا العواطف والمدارك التي تتطلبّها هذه الحالة، ولا ينظر إّال إلى ما يظنّه مفيدًا له؛ حيث عزا إليه 

روسو غريزتين أساستين: الغريزة الأولى، تدفعه إلى المحافظة على وجوده، وإنَّ الخيرات التي 

ا الشرور الوحيدة التي يخش��اها فهي  يعرفها في العالم، وهي: الطعام والأنثى والنوم والراحة، أمَّ

الجوع والألم”))). ففي الحالة الطبيعيَّة لم يعش الإنس��ان الش��عور بالتفاوت أو التمايز، بل كان 

يملك إرادته الحُرةّ، وأكثر من ذلك فقد كانت الطبيعة مصدر سعادة للإنسان، ولم يكن هناك من 

صراع بين الأفراد، فالطبيعة ملك للجميع، وهنا يتحدّث الباحثون عن غريزة ثانية عاش الإنس��ان 

1 -  محمد علي عبد المعطي: الفكر السياسي الغربي، ص291.
2 - أندريه كريسون: روسو: حياته فلسفته منتخبات، ص80



113

العدد 10

من خلالها مع الآخرين، وهذه الغريزة هي »اس��تعداده للرحمة: وكره فطري لرؤية أبناء جنس��ه، 

وكان له مبدأ السخاء والسماح والإنسانيَّة والرعاية، وكان يتألَّم عندما يرى أقرانه من البشر يتألَّمون 

ويمرض��ون ويموتون؛ حيث يتبّع رجل الطبيعة المث��ل القائل: اعمل صالحك بأقل ضرر ممكن 

تس��بّبه لغيرك، وحينما يأكل الإنس��ان الطبيعي ويشبع: فهو في س�الم مع الطبيعة كلهّا، وصديق 

جميع أبناء جنس��ه، وإنَّه صالح من طبيعته. هناك ش��يئان فقط يميّزانه عن الحيوانات التي يعيش 

في�ام بينه: أنّ له إرادة حُرة بدًال من أن يكون أس�رياً لغرائزه، وإنَّ ه��ذه الإرادة هي التي تميّزه من 

الحيوانات أكثر ما يميزّه منها الفهم...«))). 

  إذًا، لم يكن التفاوت بين الناس إّال تفاوتاً في القدرات الطبيعيَّة التي يمتلكها الأفراد، لكن ما 

نته له الطبيعة إلى الوضع  جرى بعد ذلك كان بسبب انتقال الإنسان من وضعه الطبيعي الذي أمَّ

الس��ياسّي الذي أخذ يفرض نوعًا جديدًا من التفاوت فرضت��ه الملكيَّة التي أخذت تجعل الفرد 

ارس المؤسس��ات السياس��يَّة الفاس��دة دورها في خلق هذا الاغتراب  يعيش الاغتراب، وهنا ُمت

والاس��تغلال، وفي إنتاج قوانين تعسّ��فيَّة تقوم ع�ىل القوّة والاضطهاد، فلن تعُ��د الطبيعة ملكًا 

للجميع، بل أصبحت ملكًا لفرد أو فئة فرضت نفسها بالقوّة من خلال ملكيَّة الطبيعة، الأمر الذي 

أسهم في خلق الفقر والاستغلال، والذي أدَّى بدوره إلى التفاوت المصطنع عندما تخّىل الأفراد 

عن حقوقهم الطبيعيَّة لصالح قوّة مصطنعة، وقد وجد هذا الأمر تبريره الفلس��في لدى فلاس��فة 

العقد الاجتماعي؛ حيث اس��تطاع هؤلاء الفلاس��فة أنْ يجعلوا من الخضوع والطاعة خيراً لا بدّ 

لهؤلاء الأفراد أنْ ينظروا إليه على هذا النحو، وهذا ما صّرح عنه )روسو( عندما يقول: »أما إذا لم 

أقدر أنّ القوّة وما ينجم عنها من نتائج، س��أقول طالما يكون الشعب مجبراً على الطاعة فيطيع، 

ف��إنَّ هذا خير له«))). على هذا النحو، بدأ التفاوت بين الناس يظهر على ش��كل عقد اجتماعي 

يجع��ل الأفراد ينظ��رون إلى الطاعة باعتبارها نوعًا من الخير وإلى الاس��تغلال بوصفه نوعًا من 

صيانة الحقوق.

1 - أندريه كريسون: روسو: حياته فلسفته منتخبات، ص81
2 - جان جاك روسو: في العقد الاجتماعي، ص79

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة114ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ثالثًا: الطبيعة من العقد الخُلُقي إلى العقد الاجتماعيّ السياسّي.

لقد عرف الإنسان في حالته الطبيعيَّة نوعًا من العلاقة الخُلقُيّة مع الطبيعة، فهو لم ينظر إليها إّال 

بوصفها أداة لاستمراره في العيش، وهنا نقصد بالعيش أنْ يعيش الإنسان متوائماً مع الطبيعة ومع 

أبناء جنس��ه الآخرين، في إطار علاقة احترام وتقدير لما تقدّمه الطبيعة من خيرات تس��اعده على 

العيش وحفظ البقاء، وهو في هذه الحالة يقُيم نوعًا من العقد الخُلقُي مع الطبيعة، فهي ليس��ت 

وسيلة لتراكم الثروة، كما أنَّها ليست أداة لاستغلال الآخرين، بل لقد كانت حالة الطبيعة الأولى 

خالية من المفاهيم المتعلقّة بالصلاح أو الفساد، بل لم يكن هناك من فضائل أو رذائل، وهذا ما 

يلاحظه )روس��و( عندما يقول: »ويبدو لأوّل وهلة أنّ الناس، وهم في حالة الطبيعة، وإذ لم يكن 

بينهم أيّ نوع كان من العلاقات الخُلقُية والأدبيَّة أو من الواجبات المعروفة، لم يكونوا صالحين 

ولا طالحين، ولا كان لديهم فضائل ولا رذائل، إّال إذا استعملنا هاتين الكلمتين بمعنى طبيعيّ، 

فعدّدنا رذائ��ل في الفرد الصفات التي يمكن أنْ تكون مضرةّ بحفظ بقائه، وفضائل تلك التي من 

شأنها أن تساعد على حفظه، وفي هذه الحال يجب أنْ يدُعى الأكثر فضيلةً مَنْ كان أقلهّم مقاومة 

لاندفاعات الطبيعة«))).

؛    لكن هذه الأخلاق الطبيعيَّة التي س��ادت حياة الإنس��ان في حالته الطبيعيَّة لم تستمرّ طويًال

ذلك أنَّ العي��ش في مجتمع اقتضى تغييب الأخلاق الطبيعيَّة وأنْ تحلّ محلهّا الطبيعة الفاس��دة 

للإنسان، ما يعني أنَّ ظهور الملكيَّة الفرديَّة قد ترافق مع إفساد الطبيعة البشريَّة، بل إنّ هذه الطبيعة 

لم تكن تعرف الفس��اد أو الصلاح ما قبل المجتمع الس��ياسي، ولم يكن التفاوت موجودًا ما قبل 

هذا المجتمع، وهذا أيضًا ما يش�ري إليه )روسو( عندما يقول: »لكن إذا كان تقدّم العلوم والفنون 

لم يضف ش��يئاً إلى س��عادتنا الحقيقيَّة، وإذا كان قد أفس��دا أخلاقنا وطال الفساد سلامة ذوقنا، 

 )René Descartes-( 1561-1626، و)ديكارتFrancis Bacon- فأمثال )فرانس��يس بيك��ون

1596-1650، و)نيوتن-Isaac Newton( 1642-1727، هم من رفعوا راية الفكر الإنس��اني. 

فالنفس تتناسب تدريجيًا مع الموضوعات التي تشغلها، والمناسبات الكبرى هي تخلق الرجال 

1 - جان جاك روسو: أصل التفاوت بين الناس، ص63.



115

العدد 10

الكبار، وعلى الملوك أنْ يسهموا لما يحظون به من ثقة واعتبار، في إسعاد الشعوب بتلقينها مبادئ 

الحكمة: آنذاك فقط س��تظهر قدرة الفضيلة والعلم والس��لطة؛ إذ تحركّها جميعًا روح المنافس��ة 

الشريفة وتشغيل كلهّا معها في سبيل تحقيق السعادة بني الإنسان، فيجب أنْ تتحّد القوّة والأنوار 

لتحقيق ذلك”))).

 نلاحظ أنَّ فس��اد الطبيعة البشريَّة قد ظهر مع ظهور المجتمع الس��ياسّي المبنيّ على الملكيَّة 

الفرديَّ��ة، والغري��ب في الأمر أنّ ه��ذا المجتمع بعد أنْ أفس��د الطبيعة البشريَّة ع��اد ليبحث عن 

مس��وّغات جديدة للعيش المشترك، وكأنهّ عاد إلى البحث عن الحالة الطبيعيَّة، ولكن في سياق 

تأس��يس مفهوم الس��يادة على الطبيعة وثرواتها، وبهذا يكون العقد الاجتماعي، كما لو أنهّ فرصة 

لإع��ادة الحالة الطبيعيَّة ولكن من خلال إحلال التفاهم الس��ياسي بدًال من القِيمَ الخُلقُية، وكان 

ذل��ك إيذاناً بولادة القوّة السياس��يَّة عوضًا عن الحق الطبيع��ي؛ إذ إنّ التفريط بالحقوق الطبيعيَّة 

وبالحال��ة الخُلقُية كان لا بدّ أن يفُضي إلى قيام مجتمع س��ياسي يه��دف إلى حفظ البقاء للأفراد 

ضمن ما س��مي بالقانون الس��ياسي الذي وجد فيه )روسو( أنهّ السبيل الوحيد للحفاظ على بقاء 

الأفراد؛ حيث يقول: »لم يبقى لهم من وس��يلة للإبقاء على أنفس��هم، إلا أنْ يش��كّلوا بتكتلاتهم 

مجم��وع قوى يمكنها التغلب ع�ىل المقاومة، ويمكنها أنْ تدفع بهذه الق��وى إلى الحركة بدافع 

واحد، وأنْ تجعلها تفعل وتعمل بالتناسق بينها«))).

 وفي ظ��لّ هذا القانون الذي يرعاه المجتمع الس��ياسي يمكننا الحديث عن الفس��اد الخُلقُي 

الذي لم يعرفه الإنس��ان في حالته الطبيعيَّة، فهذا الفس��اد يعود في الأصل إلى الفساد السياسي؛ 

أي المجتمع الس��ياسي الفاس��د الذي أرغم البشر على البحث عن شكل اجتماعي يعُيدهم إلى 

حالتهم الطبيعيَّة، بعد أنْ دخل الإنس��ان علاقات الصراع على الملكيَّة الفرديَّة، وما نجم عنها من 

فس��اد خُلقُي وقهر س��ياسي واس��تغلال اقتصادي، ورأى منظرّو العقد الاجتماعي أنهّ لا بدّ من 

التعاون بين الناس لكي يحفظوا بقائهم، وفي هذا يقول )روس��و(: »ليس ممكنًا لمجموع القوى 

1 - جان جاك روسو: مقالات في العلوم والفنون -في الاقتصاد السياسي في أصل اللغات، ص44. 
2 -  جان جاك روسو: في العقد الاجتماعي، مرجع سابق، ص92

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة116ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

أنْ ينشأ إلا بتعاون الآخرين، ولكن، والحال أنّ قوّة كلّ واحد من البشر وحُريَّته هما أوّل ما له من 

وس��ائل لبقائه، فكيف له أنْ يرهنهما من دون أنْ يسيء إلى لنفس��ه، ومن دون أنْ يخل بما يجب 

عليه عنايَّة تجاه شخصه«))).

 بهذه الطريقة انتهى الوجود الخُلقُي الأوّل الذي عاش��ه الإنس��ان مع الطبيعة والآخرين، كما 

انتهى عهد البراءة الطبيعيَّة وحلّ محلهّا الفس��اد الس��ياسي عندما أصبحت الملكيَّة الخاصّة هي 

أس��اس هذا الوجود، وعندما تحوَّلت الطبيعة إلى أداة اس��تغلال وقهر، بدًال من أنْ تكون وسيلة 

تعايش وتصالح بين الفرد والطبيعة وبين الفرد والآخرين.        

رابعًا: المنفعة الاقتصاديَّة للطبيعة في الفكر الغربّي. 

نلاح��ظ أنّ تطور نظريَّة العق��د الاجتماعيّ قد رافقها تطوّر اقتصاديّ ملح��وظ، فإذا كان قيام 

المجتمع يهدف إلى تحقيق المنفعة العامة، فإنّ هذه المنفعة تعني أن تسيطر السلطة على جميع 

الم��وارد التي تقع في حدودها، ومن بين هذه الموارد الس��يطرة ع�ىل الطبيعة، ومن الملاحظ أنّ 

الصراع الذي تحدّثنا عنه نتيجة التعاقد الاجتماعيّ، ونتيجة التنازل عن الحقوق الطبيعيَّة، وانتقال 

الإنسان من الحالة الطبيعيَّة إلى الحالة السياسيَّة، أفضى إلى خلق نمط الإنتاج البرجوازي الذي 

يقوم على اس��تغلال واردات الطبيعة، من أجل زيادة الثروة فقط، فقد ش��هد العالم الغربي ولادة 

الاقتص��اد البرج��وازي الذي قام أصًال على التقس��يم الطبقي، الذي يس��وده التناحر بين طبقات 

مالك��ة للإنتاج، وأخرى فاقدة لهذه الملكيَّة. هكذا يظهر تهاف��ت نظريَّة العقد الاجتماعي، فهي 

في الحقيق��ة لم تكن تدافع عن الملكيَّة إلا من أجل الوصول إلى تركّز الثروة في أيدي فئة قليلة، 

تجمع الثروة والسلطة والثقافة وشكل الدولة، وقد استشعر فلاسفة العقد الاجتماعي هذا الأمر، 

وقد انتبه )روس��و( إلى أنّ هذا المجتمع يقوم ع�ىل صراع الإرادات الخاصّة مع الإرادات العامة 

عندما يقول: »لأن لم يكن محاًال أن تتوافق إرادة من الإرادات الخاصة مع العامة على مسألة من 

المس��ائل، فمحال في أدنى الحالات أن يكون هذا التوافق قابًال للدوام وثابتاً؛ وذلك لأنَّ الإرادة 

1 - جان جاك روسو: في العقد الاجتماعي، مرجع سابق، ص92



117

العدد 10

الخاصّة تنزع بطبعها إلى المفاضلات، بينما تنزع الإرادة العامة إلى المساواة«))).

من الملاحظ أنَّ هذا الصراع يقوم على احتكار الملكيَّة؛ أي: ملكيَّة الطبيعة، وهذا الاحتكار أدّى 

ب��دوره إلى زيادة الصراع الطبقي، خصوصًا بعد وجود الآلة الصناعيَّة؛ حيث تمكّنت البرجوازيَّة 

من استغلال الطبيعة على أكمل وجه، وفي هذا الشأن يصف )كارل ماركس-Karl Marx( العلاقة 

ب�ني البرجوازيَّ��ة والطبيعة على أنهّا علاقة اس��تغلال صرفة تهتمّ بالمنفعة الاقتصاديَّة واس��تثمار 

الطبيعة من أجل زيادة الثروة وتراكمها بعيدًا عن أي قِيَم خُلقُيَّة تجاه الطبيعة، فقد تحوّلت ملكيَّة 

الأرض م��ن ملكيَّة خُلقُية إلى ملكيَّة اقتصاديَّ��ة، حتىّ أنّ )ماركس( قد تحدّث عن مفهوم السرقة 

بوصفه ريعًا؛ إذ يقول: “يمكن أن يعتبر هذا الريع نتاج تلك القوى الطبيعيَّة التي يعير مالك الأرض 

اس��تخدامها للمزارع، وهو يزيد أو يقلّ تبعًا للمدى المفترض هذه القوى، أو بعبارة أخرى: تبعًا 

��نة للأرض، إنَّه عمل الطبيعة الذي يبقى بعد اس��تقطاع أو تعويض  للخصوبة الطبيعيَّة أو المحسِّ

كل ما يمكن اعتباره من عمل الإنسان”))).

ومثال ريع الأرض هذا، الذي يبدو فيه الاستغلال على نحو صريح ومباشر، وإسقاط أي قيمة 

خُلقُيَّة تجاه الأرض والطبيعة عمومًا، فإنَّ كثيراً من نقّاد البرجوازيَّة، ومنهم )ماركس( أيضًا، قد 

ثوا عن العلاقة المضطَّردة بين السيطرة على الطبيعة وبين استعباد الإنسان؛ حيث تمكّنت  تحدَّ

هذه الس��يطرة المطلقة على الطبيعة من تحويل الحياة الإنسانيَّة إلى مجردّ قوّة ماديَّة خالية من 

جميع أش��كال الأخلاق والوجدان؛ إذ يرى بعض الباحثين أنَّه: » بالسرعة نفس��ها التي تسيطر 

فيها البشريَّة على الطبيعة، يبدو الإنسان مستعبَدًا من قِبَل أناس آخرين أو من جانب نذالته هو، 

حتىّ النور الصافي للعلم يب��دو عاجزاً عن الإضاءة إلا على خلفيَّة الجهل المظلمة. إنَّ جميع 

اختراعاتن��ا وتقدّمن��ا تبدو مبلِّدة للحياة الإنس��انيَّة، ومحوِّلة إياّها إلى ق��وّة ماديَّة«))). على هذا 

النحو تحوّلت الطبيعة إلى مجردّ س��لعة، وهي إذ تصب��ح كذلك فإنَّها تغدو عارية ومجردّة من 

كلّ أخلاق أو منفعة إنس��انيَّة بالمعنى الوجداني، ولا يبقى من مفهوم الطبيعة إلا مفهوم الربح 

1 - جان جاك روسو: في العقد الاجتماعي، ص105.
2 - كارل ماركس: مخطوطات عام 1844 الاقتصاديَّة والفلسفيَّة، ص30

3 - مارشال بريمان: حداثة التخلف، تجربة الحداثة، ص11. 

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة118ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

والسيطرة، وجعلها أداة إنتاج لازدياد الثروة، وتناقص القِيمَ الخُلقُيَّة الطبيعيَّة التي عرفها الإنسان 

في حالته الطبيعيَّة.        

خامسًا: الطبيعة بوصفها مفهومًا خُلُقيًّا في الإسلام.

في مقابل نظرة المنفعة الاقتصاديَّة للطبيعة في الفكر والثقافة الغربيين، يحتفظ مفهوم الطبيعة 

بمكانته الخُلقُيَّة في الثقافة الإسلاميَّة؛ إذ نجد أنَّ القرآن الكريم جعل الطبيعة وما عليها هبة إلهيَّة 

وليس��ت وس��يلة ماديَّة مجردّة فقط، بل إنَّ الطبيعة هي من نعمة من نعِم الله، ففي بعض الآيات 

نَامِ * 
َ رْضَ وَضَعَهَا للِْأ

َ القرآنيَّة يتَّضح ارتباط مفهوم الطبيع��ة بمفهوم نعمة الله على عباده: ﴿وَٱلْأ

ءِٓ رَبّكُِمَا  ىِّ ءَالَا
َ
يْحَانُ * فَبأِ َبُّ ذُو ٱلْعَصْ��فِ وَٱلرَّ كْمَامِ * وَٱلْح

َ ٰـكِهَةٌ وَٱلنَّخْلُ ذَاتُ ٱلْأ فيِهَ��ا فَ
باَنِ﴾ ]الرحمن: 10-13[، توضّح هذه الآيات كيف أنَّ الطبيعة هبة إلهيَّة، وهو ما يستوجب  تكَُذِّ
على المس��لم أن يشكر نعمة الله عليه، وهذا الشكر هو أوّل موقف خُلقُي تحدّده الآيات القرآنيَّة 

بين الإنسان والطبيعة، فقد أوجد الله الطبيعة من أجل أن يسخِّرها الإنسان لحياته وعيشه الكريم، 

ولكن في إطار احترام هذه الطبيعة، والش��عور بالامتن��ان لخالقها، بل إنَّنا نجد في القرآن الكريم 

أوُلى القيم الخُلقُيَّة تجاه الإنتاج الطبيعي، كما هو الأمر في سورة يوسف عندما يرشد النبيّ يوسف 

j الناس إلى كيفيَّة اس��تثمار الطبيعة على نحو يضمن الوجود الإنساني من خلال احترام هبة 
الطبيعة، عندما يفّرس النبي يوس��ف j طريقة استثمار الطبيعة على نحو خُلقُي، في الآية الثالثة 

والأربع�ني وما بعدها، بضرورة الالتزام بقوانين الطبيع��ة من أجل الحصول على خيراتها؛ حيث 

نلاح��ظ تقدير القرآن الكريم للطبيعة م��ن دون أن يجري تغيير مناخه��ا أو التدخّل فيها إّال وفقًا 

بًا فَمَا حَصَدتُّمْ فَذَرُوهُ 
َ
للقانون الإلهي، كما في الآيات الكريمة: ﴿قالَ تزَْرعَُونَ سَ��بْعَ سِنيَِن دَأ

مْتُمْ  كُلْنَ مَا قَدَّ
ْ
تِى مِن بَعْدِ ذَلٰكَِ سَ��بْعٌ شِ��دَادٌ يَأ

ْ
كُلُونَ * ثُمَّ يَأ

ْ
ا تَأ فِى سُ��نبُلهِِۦ إلَِّا قَليِلًا مِّمَّ

ونَ﴾  ُ مٌ فيِهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفيِهِ يَعْصِر تِى مِن بَعْدِ ذَلِٰ��كَ عَا
ْ
ُْحصِنُونَ * ثُمَّ يَأ ا ت لهَُ��نَّ إلَِّا قَليِلًا مِّمَّ

]يوسف: 49-47[.

  على هذا النحو أنقذ النبي يوسف مصر من المجاعة من خلال التعامل الخُلقُي مع الطبيعة؛ 

إذ بهذا الطريقة اس��تطاع الش��عب المصري في زمن النبي يوس��ف j أن يتج��اوز زمن القحط 



119

العدد 10

والمجاعة، في حين نجد أنَّ الأخلاق المعاصرة التي أوجدها الغرب قد أدّت إلى انتشار المجاعة 

بسبب الاس��تغلال، وتراكم الثروة في أيدي قليلة، وفي هذا الشأن يقول الشهيد )مطهري(: »فلو 

خصّ��ص خُم��س ميزانيات التس��لحّ العالمي لصالح القط��اع الزراعي، أو الث��ورة الخضراء كما 

يس��مّونها، لانجلى هذا الكرب والهمّ«))). وكذلك الأمر في ما يتعلقّ بتلوّث البيئة بس��بب تحوّل 

الطبيعة إلى مادّة للاستغلال والإنتاج، وغضّ النظر عن المشكلات التي يستتبعها هذا الاستغلال، 

والسبب هنا يعود إلى غياب الضوابط الخُلقُيَّة في التعامل مع الطبيعة، وهو ما يشير إليه )مطهري( 

عندما يقول: »ولا أحسب أنَّ هذا التلوّث لا مفرَّ منه لكونه ضريبة للآلة الصناعيَّة كما يدّعي بعضٌ، 

بل أحس��ب أنَّه ناتج عن التصنيع غير الرش��يد وغير المتوازن مع حاجة المستهلِك، فالمصنِّعون 

يغرقون الأسواق بمنتجاتهم التي تزيد عن حاجة الإنسان بمرَّات، وهذا يؤدّي إلى استمرار عمل 

ة والبيئة. والسبب في هذا كلهّ الجشع والحرص  المصانع، وبالتالي ازدياد مخلفّاتها الضارَّة بالصحَّ

على الإثراء ولو على حساب حياة البشر«))). 

والملاحظة التي يأتي عليها )مطهري( تكش��ف ع��ن فهم خُلقُي للطبيعة، ودور هذا الفهم في 

ترش��يد العلاقة مع الطبيعة، ومحاولة استثمارها بما يخدم الحياة الإنسانيَّة، فقد كرَّم الله الإنسان 

بالنِعَ��م الطبيعيَّة التي أنعمها عليه، والتي نجدها في كثير من الآيات القرآنيَّة الكريمة والأحاديث 

الشريفة.           

سادسًا: الطبيعة بين أخلاق المنفعة والتنمية الاجتماعيَّة.

لقد أدَّى مفهوم السيادة والس��يطرة على الطبيعة إلى خلخلة العلاقة بين الإنسان والطبيعة في 

الفكر الغربي، فليس��ت الطبيعة والحال كذلك، إلا مصدرًا من مصادر تراكم الثروة، وهذا يعني 

أنَّ��ه قد توّجب على الفكر الغ��ربي أن يبحث عن أخلاق تتلاءم مع تراكم ال�رثوة، ولهذا نجد أنَّ 

ثوا ع��ن الأخلاق النفعيَّة، وقد ركّز هذا المذهب الفلس��في العام  الفلاس��فة المعاصرين قد تحدَّ

1 - مرتضى مطهري: فلسفة الأخلاق، ص178
2 - مرتضى مطهري: فلسفة الأخلاق ص180

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة120ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ع�ىل أهمّيَّة العلم، وأنَّه هو وحده من يمكنه أن ينقذ البشريَّة، ولهذا فقد اتَّجه التفكير الغربي إلى 

تحصيل العلم، واتبّاعه من أجل الحصول على المنافع الطبيعيَّة واستبعاد الأخلاق نهائيًّا من هذا، 

وهو أمر انتقده الفلاس��فة المس��لمون، ومنهم )مرتضى مطهري( الذي رفض هذه النظرة العلميَّة 

الق��اصرة، فالعلم يحتاج إلى الإيمان، وهو ما يعّرب عنه )مطهري( بالقول: »وهذه بلا ش��كّ رؤية 

ق��اصرة، لم تدرك إلا زبد الواقع؛ لأنَّ العلم وحده لن يحقِّق للإنس��انيَّة ما تصبوا إليه من س��عادة 

سً��ا، لكن لا بدّ من قرنه بالإيمان؛ لأنَّهما توأمان، وإذا ما  وطمأنينة بال، فالعلم وإن كان نورًا مقدَّ

تجردّ العلم من الإيمان تحوَّل إلى شّر وفس��اد، ولذا ذكرت الأحاديث الإسلاميَّة أنَّ المؤمن أحقّ 

بالعلم من غيره«))).  

  ونلاحظ أنَّ ما يأتي عليه )مطهري( يحقِّق التعاليم الإسلاميَّة في كيفيَّة استخدام العلم، وترشيد 

هذا الاس��تخدام من خلال مراعاة الشروط التي تضعها الثقافة الإسلاميَّة، بهدف تحقيق التوازن 

ب�ني العلم والطبيعة، وهذا التوازن هو الذي يقوم على إدراك العلاقة الخُلقُيَّة مع البيئة والطبيعة؛ 

أي: النظ��ر دومًا إلى الطبيعة ع�ىل أنَّها من مخلوقات الله، ولا بدّ م��ن التعامل معها ضمن هذه 

الرؤي��ة، فلا يجوز التعامل م��ع الطبيعة إّال من خلال هذا الإطار، ف��كلّ شيء مردّه إلى الله، ولا 

ب��دّ من التعامل معه بما أنزل الله من شرائع وقوانين تؤدِّي إلى خلق التوزان الخُلقُي بين المنفعة 

والاستفادة من جهة، وبين الطبيعة من جهة أخرى، فالأرض من مخلوقات الله، وهو الذي جعلها 

رْضَ ذَلوُلًا فَامْشُ��وا فِي مَنَاكبِهَِا 
َ ذلوًال للإنس��ان، كما في قوله تعالى: ﴿هوَ الذي جَعَلَ لَكُمُ الْأ

َْيهِ النُّشُورُ﴾ ]الملك: الآية 15[. وكذلك الأمر مع بقيَّة مكوِّنات الطبيعة؛ إذ لا  وُا مِن رِّزْقهِِ وَإِل وَكُل
بدّ أن يتبصَّر الإنسان بالمعنى الخُلقُي لوجود هذه المكوِّنات، فالماء والهواء والنبات والحيوان 

ا هي مسخَّرة بمنافعها  كلهّا مس��خرة للإنسان بشرط أن يأخذ بالاعتبار أنَّها ليس��ت ملكًا له، وإَّمن

العديدة من أجل أن يعيش الإنسان شروطاً حياتيَّة تتوافق مع مواقفه الخُلقُيَّة منها، وبهذا الطريقة 

يستطيع أن يصل الإنسان إلى تنمية الحياة الاجتماعيَّة. فعندما يجري تأمين احتياجات الفرد من 

خ�الل المنهج الخُلقُي للتعام��ل مع الطبيعة، تكون التنمية الاجتماعيَّ��ة في طريقها إلى التحقّق 

1 - مرتضى مطهري: فلسفة الأخلاق، ص181



121

العدد 10

والتكامل، وتتحقّق بالت��الي العدالة الاجتماعيَّة التي هي من مقوّمات التنمية الاجتماعيَّة، وهذه 

العدالة تش��مل ما يمكن أن نطلق عليه العدالة البيئيَّة، أي أن يكون هناك تعاملٌ متوازنٌ مع البيئة 

والطبيعة، في إطار تحقيق التنمية الاجتماعيَّة، وابتعاد الإنس��ان عن الأخلاق بكلّ مجالاتها، بما 

فيها الأخلاق البيئيَّة، هو الذي أدَّى إلى انهيار المجتمعات، وفي هذا الأمر يقول )مطهري(: »إنَّ 

حصن النفس لا بنفع معه علم أو فلسفة، بل لا بدّ من إيمان راسخ يدكُّه دكًّا، )...( إنَّ الخطأ الذي 

وقعت في��ه البشريَّة ليس هو اختراعها )الآلة(، كما يقول )توينب��ي(، بل الخطأ يكمن في الطمع 

والحرص اللذين لا حدود لهما«))).  وبناء على ذلك كلهّ، يتَّضح لنا كيف أنَّ الالتزام الإس�المي 

بأخلاق البيئة، قد أدَّى إلى خلق تعاضد اجتماعي وخُلقُي مهَّد لنمو المجتمع على أسس خُلقُيَّة 

ترتكز في ما ترتكز على الأخلاق الطبيعيَّة.

      

سابعًا: الأرض ومفهوم الاستخلاف في الإسلام

  تمثلّ الأرض بالمفهوم الإس�المي ركنًا أساسًا من أركان التنمية المستدامة، وغالبًا ما يجري 

دراسة مفهوم الأرض من زاويتين أساستين: الزاوية الأوُلى، هي التي تأخذ بالاعتبار الاستفادة من 

مكوِّنات الأرض الزراعيَّة والصناعيَّة، وجعل هذه المكوِّنات جزءًا مُهًّام من البناء العام للمجتمع 

الإسلامي واس��تمراره عبر الأجيال، أما الزاوية الأخرى، فهي تلك التي يجري النظر من خلالها 

إلى الأرض بوصفها أكثر من وس��يلة للتنمية المس��تدامة بل هي غاية لها، وه��ذا يعني أنَّ رعاية 

الأرض وإعمارها قد وجد في الإس�الم على هيئة تنمية مستدامة؛ أي لم يكن هذا التعبير الأخير 

موجودًا بالمعنى الصريح في الإسلام، إلا على شكل رعاية الأرض وإعمارها، ولهذا نجد أنَّه إذا 

كانت الرعاية والإعمار المتعلِّقان بالأرض تشمل جميع الناس، فإنَّ على الجميع أن يحافظ على 

الأرض وأن ينقله��ا من جيل إلى جيل، الأمر الذي تحقّقه التنمية المس��تدامة«))). والحديث عن 

الأرض والاهتمام بها ورعايتها يقودنا بشكل مباشر إلى مفهوم الاستخلاف؛ أي: استخلاف الله 

1 - مرتضى مطهري: فلسفة الأخلاق، ص187
2 - محمد عبد القادر الفقي: ركائز التنميَّة المستدامة وحمايَّة البيئة في السنة النبويَّة، ص8

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة122ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

-سبحانه وتعالى- للإنسان في الأرض، ويبدو الاستخلاف هنا شرطاً لتحقيق التنمية المستدامة، 

فالاس��تخلاف لغة« مصدر اس��تخلف فلان فلاناً إذا جعله خليفة، ويقال: خلف فلان فلاناً على 

أهله وماله صار خليفته، وخلَّفته جئت بعده، فخليفة يكون بمعنى فاعل وبمعنى مفعول«))).

ث عنه هو عين التعريف اللغّوي له؛ حيث يكون الاستخلاف    ومفهوم الاستخلاف الذي نتحدَّ

مش��تقّ من تنصيب خليفة على الأرض يهتمّ بشؤونها ويرعاها، ويسعى إلى إعمارها«))). وجدير 

ع قد استند إلى دليل شرعي عن الاستخلاف وجده في الآية الكريمة التي تنصّ  بالذكر أنَّ المشرِّ

رْضِ 
َ صراحة على ضرورة الاستخلاف، والتي تقول: ﴿وَإِذْ قالَ رَبُّكَ للِْمَلائكَِةِ إنِِّي جاعِلٌ فِي الْأ

سُ لكََ  مَْدِكَ وَنقُدِّ َْحنُ نسَُبّحُِ بِح تَجْعَلُ فيِها مَنْ يفُسِ��دُ فيِها وَيسَْ��فِ كُ الّدِماءَ وَن
َ
خَليِفَةً قالوُا أ

نْبئُِونِي 
َ
َىَل المَْلائكَِةِ فَقالَ أ َّها ثُمَّ عَرَضَهُمْ ع س��مْاءَ كُل

َ عْلَمُ مَا لا تعَلَمُونَ * وَعَلَّمَ آدَمَ الْأ
َ
قالَ إنِّيِ أ

نْتَ الْعَليِمُ 
َ
ا إلِاَّ مَا عَلَّمْتَنا إنَِّكَ أ سمْاءِ هؤُلاءِ إنِْ كُنْتُمْ صادِقيَِن .31 قالوُا سُبْحانكََ لا عِلْمَ َنل

َ
بأِ

عْلَمُ غَيْبَ 
َ
قُلْ لَكُمْ إنِِّي أ

َ
لمْ أ

َ
سمْائهِِمْ قالَ أ

َ
هُمْ بأِ

َ
نْبَأ

َ
ا أ سمْائهِِمْ فَلَمَّ

َ
نْبئِْهُمْ بأِ

َ
الحَكِيمُ * قالَ ياَ آدَمُ أ

دَمَ  عْلَمُ مَا تبُدُونَ وَما كُنْتُمْ تكَْتُمُونَ * وَإِذْ قُلْنا للِْمَلائكَِةِ اسْجُدُوا لِآ
َ
رْضِ وَأ

َ ��ماواتِ وَالْأ السَّ
َ وَكانَ مِنَ الْكافرِِين34﴾ ]البقرة: 34-30[. بى وَاسْتَكْبَر

َ
فَسَجَدُوا إلِاَّ إبِلْيِسَ أ

   ونلاحظ أنَّ هذه الآيات تدّل على مفهوم الاستخلاف من ناحيتين: الأولى، تتعلقّ بالمنطوق 

الصريح، أي أنَّ دلالة النصّ واضحة، لا يمكن تأويلها أو تغيير معناها؛ إذ إنَّ الله جعل الإنس��ان 

ا الثانية  رْضِ خَليِفَة﴾. وأمَّ
َ خليفة له في الأرض، وهو ما نجده في قوله تعالى: ﴿إنِّيِ جاعِلٌ فِي الْأ

َّها﴾.  سمْاءَ كُل
َ فهي التي نجدها في دلالة الإشارة النصّيَّة من خلال الآية التي تقول: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الْأ

ة  والدلالة هنا تفيد بأنَّ تعليم الأسماء لآدم j لم يكن عبثاً، بل كان هذا التعليم يهدف إلى مَهمَّ

ملقاة على عاتق آدم، وهي أن يصبح خليفة الله في الأرض، وقد استتبع هذا التعليم الأمر الإلهي 

للملائكة أن يس��جدوا لآدم؛ حيث يكون الس��جود هنا نوعًا من التكريم الإلهي للإنس��ان وليس 

ا السجود لآدم فهو سجود  عبادة الإنس��ان، فالعبادة لله وحده، والسجود لله هو سجود عبادة، أمَّ

1 -  أحمد بن محمد بن علي الفيومي المقرئ: المصباح المنير، ج1، ص178.
2 - فاروق أحمد دسوقي: استخلاف الإنسان في الأرض، ص5.



123

العدد 10

ة رعاية الأرض، والعمل فيها وإعمارها  تكريم”))). فالاس��تخلاف هنا يشير إلى أنَّ الله أوكل مَهمَّ

للإنسان، بهدف تحقيق تنمية مستدامة تسُهم في تطوير جميع أشكال الحياة الإنسانيَّة السياسيَّة 

والاقتصاديَّة والتعليم والصحة، وبقيَّة مكوِّنات الأرض والاس��تفادة منه��ا بهدف تحقيق التنمية 

المستدامة.  

ثامنًا: البيئة وأخلاق التنمية المستدامة في الإسلام.

وإذ يتناول الحديث مفهوم الاستخلاف، وجعل الإنسان وصيًّا على الأرض ومكوِّناتها بهدف 

تحقيق التنمية المس��تدامة، فإنَّ البح��ث في المصطلحات الحديثة لمفهوم الأرض يس��توجب 

الإشارة إلى معنى البيئة وكيف نظر إليها الإسلام في نظريَّة الاستخلاف، فالبيئة في اللغة »أصلها 

من الفعل بوأ، وجميع معاني الفعل يقصد بها الاس��تقرار والحلول والتمكُّن والرجوع والنزول، 

ي بذلك لأنَّ الرجل يس��تمكن من  فيقُ��ال: باء إلى ال�يشء، أي رجع، والباءة: النكاح؛ وقد سُ��مِّ

ا البيئة بالمعنى الاصطلاحي، فهي »مجموعة العناصر الحيويَّة،  أهله، وأصل الباءة المنزل«))) .أمَّ

والكيميائيَّة، والفيزيائيَّة التي تحيط بالكائ��ن الحيّ أو بمجموعة من الكائنات الحيَّة وتؤثِّر على 

وجودها وبقائها«))). وانطلاقاً من ذلك، تكون البيئة جملة الموارد الطبيعيَّة من أرض وهواء وماء 

ونب��ات وحيوان، وقد أكَّد القرآن الكريم على ضرورة أن يحافظ المس��لم على البيئة وأن يحميها 

من موقع أنَّ هذه البيئة بعناصرها كافَّة هي نعمة من الله يجب على المسلم أن يشكر الله عليها، 

فكلمّا ازداد ش��كره ازدادت نعمة الله عليه، وهذا هو معنى الاس��تخلاف؛ أي: أنَّ الله استخلف 

الإنس��ان على النعمة التي يج��ب عليه أن يحافظ عليها وأن ينظر إليها ع�ىل أنَّها نوع من الأمانة 

الإلهيَّة استودعها الله عند الإنسان بوصفه مؤتمنًا عليها«)))، ونلاحظ أنَّ هذه الأمانة تفُِّرس معنى 

الاستخلاف، كما تعُطي بعُدًا خُلقُيًّا لمفهوم الاستدامة، على عكس ما قالت به الفلسفات الغربيَّة 

1 - فاروق أحمد دسوقي: استخلاف الإنسان في الأرض، ص10.
2 - أبو نصر اسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي: تاج اللغة وصحاح العربيَّة، ج1، ص37 مادة )بوأ(. 

3 - عبد الحميد شمس الدين: تعريف البيئة.
4 - عبد الستار أبو غدة: البيئة والحفاظ عليها من منظور إسلامي، ص5.

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة124ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الحديثة والمعاصرة، والتي جعلت الأرض والبيئة وس��يلة إنتاج وتراك��م للربح فقط؛ إذ نجد أنَّ 

الاهتمام بالبيئة وتطويرها لا يقُصد منه تحقيق الربح فقط، بقدر ما أنَّه واجب على المس��لم تجاه 

البيئة وتجاه مجتمعه، وهو ما نجده في الحديث الشريف في قول رسول الله a: »ما من مسلم 

يغرس غرسً��ا إلا كان ما أكل منه له صدقه«))). فالعمل في الأرض بحس��ب الحديث الشريف لا 

يحم��ل طابع الربح فقط، بل إنَّه نوع م��ن الصدقة التي تمتلك بعُدًا إيمانيًّا وخُلقُيًّا بين الإنس��ان 

وخالقه، وبين الإنسان والبيئة؛ إذ نجد مثل هذا التأكيد على علاقة الإنسان بالبيئة في الإسلام، في 

الحديث الشريف الذي يؤكّد على مفهوم الواجب الخُلقُي والإيماني تجاه البيئة، وهو الحديث 

الذي يقول فيه رس��ول الله a: »إن قامت الساعة، وفي يد أحدكم فسيلة، فإن استطاع ألا تقوم 

حتىّ يغرس��ها، فليغرسها«))). كما يمكِّننا أن نعثر في المنهج الإسلامي الذي وضعه الإسلام عن 

طريقة اس��تثمار البيئة واستصلاحها، سبقًا تاريخيًّا جاء به الإس�الم قبل نظريَّة العقد الاجتماعي 

ث عن الملكيَّة الفرديَّة عند استصلاح أرض كما ذكرنا،  بقرون، فإذا كان )جان جاك روسو( قد تحدَّ

فإنَّ الإس�الم كان قد أش��ار إلى حقّ الفرد في الأرض التي يعمل عليه��ا، وهو ما ورد في حديث 

الرس��ول الكريم a الذي يقول: »من أعمر أرضًا ليس��ت لأحد فهو أحقّ بها«))). ويوضّح هذا 

الحدي��ث حق الملكيَّة وعلاقته بالعمل ب��الأرض شرط أن لا تكون مملوكة لأحد آخر، وفي هذا 

يسبق الإسلام فلاس��فة العقد الاجتماعي بقرون طويلة من الزمن، هذا مضافاً إلى أنَّ الإسلام قد 

ن��ادى بضرورة التعامل الخُلقُي مع موارد البيئة؛ حيث رفض الإس�الم الإسراف والتبذير في هذه 

a الموارد حرصًا على تحقيق التنمية المستدامة ضمن شروط خُلقُيَّة، فقد نهى الرسول الكريم

أ  عن الإسراف، ولو كان الإنس��ان على نهر جارٍ، فقد روي أنَّ النبي a: »مَرّ بس��عد وهو يتوضَّ

فقال: ما هذا السرف يا س��عد؟ قال: أفي الوضوء سرف؟ قال: نعم، وإن كنت على نهر  جار«))). 

نلاحظ أنَّ اس��تثمار البيئة في الإس�الم من أج��ل تحقيق التنمية المس��تدامة، ركّز على الربط بين 

1 - محمد بن اسماعيل البخاري: صحيح البخاري، ح1553.
2 - أحمد بن حنبل: المسند، ح12925.

3 - محمد بن اسماعيل البخاري: صحيح البخاري، ح1553.
4 - أحمد بن حنبل: المسند، ح7065؛ أبو عبد لله محمد بن یزید القزویني: سنن ابن ماجة، ح425.



125

العدد 10

الأخلاق واستغلال الموارد بما يضمن خلق بيئة خُلقُيَّة بالدرجة نفسها التي تكون فيها هذه البيئة 

موردًا اقتصاديًّا، وهو ما يميّز الإسلام عن نظريَّات الغرب التي جعلت من البيئة وسيلة للربح فقط. 

 تاسعًا: الواجب الروحي وحماية البيئة في الإسلام. 

  لعلّ تركيز الإسلام على دور البيئة في التنمية المستدامة، فرض علاقة روحيَّة وخُلقُيَّة مع البيئة، 

فما دامت البيئة هي المنطلق الأساس للتنمية المستدامة، فقد توجَّب على المسلم أن يحافظ على 

البيئة من منطلق شرعي صاغه الإسلام؛ حيث لا يكون هناك تفريط أو إفساد للبيئة، وقد أدَّى هذا 

المنطلق الشرعي إلى جعل حماية البيئة مسؤوليَّة اجتماعيَّة عامة، وهو ما يشير إليه باحثون عندما 

ينظ��رون إلى البيئة والحفاظ عليها على أنَّها نوع من حمايتها من التفريط والإفس��اد؛ إذ »العنصر 

الأس��اس في التنمية المس��تدامة هو الاس��تغلال الأمثل لموارد البيئة من غير إفراط أو تفريط أو 

إفس��اد لها«))). فالعلاقة مع البيئة لا بدّ أن تحكمها القِيَ��م الروحيَّة والخُلقُية قبل القِيمَ الإيمانيَّة، 

إذ نجد أنَّ الإس�الم قد أش��ار إلى القيمة الروحيَّة لهذه العلاقة عندما طالب باس��تبعاد الأذى من 

أي نوع تجاه مكوِّنات البيئة، وفي هذا يقول الرس��ول الكريم a في حديثه الشريف عن علاقة 

الإنس��ان بالطري��ق، إنَّ أهم واجب روحي وخُلقُي هو إماط��ة الأذى؛ إذ يقول الحديث الشريف 

صراح��ة »إماطة الأذى عن الطريق صدقة«))). إنَّ الإيم��ان لا تكتمل قِيَمه الروحيَّة والإيمانيَّة إّال 

من خلال المحافظة على البيئة من الأضرار وأشكال الأذى، وهنا أيضًا نقف على مفهوم روحي 

للبيئة يتجاوز مفاهيم الفلسفة الغربيَّة، التي استبعدت هذا المفهوم لصالح مفهوم الربح والخسارة 

وتراكم الثروة، فالبيئ��ة نعمة إلهيَّة لا بدّ من صونها والحفاظ عليها ضمن منطق القاعدة الشرعيَّة 

التي تقول: »لا ضرر ولا ضرار«))). وكثيرة هي النصوص القرآنيَّة والأحاديث الشريفة التي تحضّ 

على الواجب الروحي الذي يجب أن يتَّسم فيه الإنسان، والذي من خلاله يمكنه أن يحافظ على 

1 -  نعيمة يحياوي، فضيلة عاقلي: التنميَّة المس��تدامة والمس��ؤوليَّة الاجتماعيَّة من منظور إس�المي، 
ص6.

2 - محمد بن اسماعيل البخاري: صحيح البخاري، ج3، ص133.
3 - طلال مشعل: وسائل المحافظة على البيئة في الإسلام ومحاربة التلوث.

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة126ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

رْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فيِهَا 
َ كُمْ مِنَ الْأ

َ
نشَْأ

َ
البيئة بوصفها نعمة من نعِم الله عليه، كقوله تعالى: ﴿هُوَ أ

ِيب﴾ ]هود: 61[. ولعلّ التأكيد على حفظ البيئة من 
َْيهِ إنَِّ رَبِّي قَرِيبٌ مُج فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ توُبُوا إلِ

خلال الواجبات الروحيَّة في الإسلام هو أيضًا تأكيد على حفظ النفس، هنا أيضًا تتجاوز الفلسفة 

الإسلاميَّة ما جاءت به الفلسفة الغربيَّة بعد الإسلام بقرون؛ إذ الحفاظ على البيئة هو حفاظ للنفس 

تها؛ إذ إنَّ هذه المحافظة تقي الإنسان من التلوّث والأمراض، وقد شكّل ذلك مقصدًا أساسًا  وعفَّ

ة المهلكة  من مقاصد الشرع الإسلاميّ، “فالبيئة الملوَّثة تعود على من يعيش فيها بالأمراض العامَّ

التي تصل إلى ح��دّ الوباء، ومعلوم أنَّ حفظ النفوس من أعظم مقاصد الشرع، والمحافظة على 

البيئة وسيلته، فيكون كذلك من جملة مقاصد الشرع”))). تتجّه الفلسفة الإسلاميَّة بمنابعها؛ أي: 

القرآن الكريم والحديث الشريف نحو تأكيد المفهوم الروحيّ للتعامل مع البيئة، والحفاظ عليها، 

ة تجاوزت المفاهيم الغربيَّة، فالبيئة ليست فقط  فنجد أنَّ هذه الفلس��فة قد أتت على عناصر مُهمَّ

وس��يلة إنتاج مادّي، والتنمية المس��تدامة لا تحقِّق مطلبها إّال إذا ج��رى الربط بين القيم الروحيَّة 

والخُلقُيَّة كما صوّرها الإسلام، وكما أتينا عليها في هذا البحث.

خاتمة 

يمكن القول إنَّ التركيز على العقد الخلقي مع الطبيعة في الفلس��فة الإسلاميَّة، كما رأيناها في 

التشري��ع والفقه والنصوص القرآنيَّ��ة، هو المقصد الأكثر أهميَّة في علاقة الإنس��ان مع الطبيعة، 

وأنَّ ه��ذه العلاقة لا بدّ أن تظلّ في حيِّز احترام البيئ��ة وتبجيلها، بوصفها نعمة إلهيَّة أنعم بها الله 

على الإنس��ان، وجعله خليفة عليها، والاستخلاف هنا يعني أن يحافظ الإنسان على البيئة بهدف 

الحف��اظ على القيم الروحيَّة والخُلقُيَّة، أكثر منه الحفاظ على البيئة بوصفها مصدرَ الربح وتراكم 

الثروة، وهذا أمر يميّز الفلس��فة الإسلاميَّة عن الفلس��فة الغربيَّة خصوصًا في عصورها الحديثة؛ 

ت هذه الفلس��فة على اس��تغلال البيئ��ة والطبيعة وجعلهما مص��درًا للصراع والتناحر  حيث حضَّ

1 - عبد الستار أبو غدة: البيئة والحفاظ عليها من منظور إسلامي، منظمة المؤتمر الإسلامي، ص5



127

العدد 10

الطبقي، ما دام النظر إلى الطبيعة قد اقتصر على النظرة الماديَّة المجردّة وجعلها؛ أي جعل الطبيعة 

مخلوقاً إنس��انيًّا وليس نعمة إلهيَّة كما هو الحال في الإسلام، فغياب النظرة الخُلقُيَّة الروحيَّة في 

الفلسفة الغربيَّة قد جعل المجتمعات الخاضعة لهذه الفلسفة تعاني من تهميش وإفقار لجماعات 

وشرائح واسعة أخذت تعيش حالة خواء روحي وفقر مادّي، في حين نجد أنَّ الفلسفة الإسلاميَّة 

تجاه البيئة والطبيعة قد نحت منحى آخر تمامًا عندما ربطت بين التنمية المستدامة المعتمدة على 

الطبيعة ومواردها وبين القيم الإيمانيَّة بما فيها من عناصر روحيَّة وخُلقُيَّة.   

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة128ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

المصادر والمراجع:

القرآن الكريم.��

أبو نصر اسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي: تاج اللغة وصحاح العربيَّة: تحقيق: أحمد ��

عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط4، 1407هـ/1987م.

 أحم��د ب��ن ع�يل الفيوم��ي المق��رئ: المصب��اح المن�ري، ط1، مكتب��ة لبن��ان، 1987.��

محمد بن اس�امعيل البخاري: صحيح البخاري، ترجم��ة: محمد زهير ناصر الناصر، دار ��

طوق النجاة، ط1، 1422هـ. 

 أندريه كريس��ون: روس��و: حياته فلس��فته منتخبات، ط4، دار النشر عوي��دات، المحرر، ��

ب�ريوت، لين��ان، 1988.

جان جاك روس��و: في العقد الاجتماعي أو مبادئ القانون الس��ياسي، ترجمة: عبد العزيز ��

لبيب، مركز دراسات الوحدة العربيَّة، بيروت، ط1، 2011.

 جان جاك روس��و: في العقد الاجتماعي، ط1، ترجمة: عب��د العزيز لبيب، دار المعارف، ��

ب�ريوت، لبن��ان، 2011.

 جان جاك روس��و: مق��الات في العلوم والفنون في الاقتصاد الس��ياسي في أصل اللغات، ��

ترجمة: جلال الدين سعيد، محمد محجوب، مؤمنون بلا حدود للنشر والتوزيع، بيروت، 

لبنان، 2017.

 جان جاك روس��و: في أصل التفاوت بين الناس، ت: بولس غانم، اللجنة اللبنانيَّة لترجمة ��

الروائع، بيروت، 1972.

 جون كوتنغهام: العقلانيَّة، ترجمة: محمود منقذ الهاشمي، مركز الإنماء الحضاري، حلب، ��

لا ط، 1933.

أب��و عبد لله محمد ب��ن یزید القزویني: فضل العلماء والحث ع�ىل طلب العلم – تحقيق: ��

��د كامل ق��ره بل�يل، دار الرس��الة العالمیة، ط1،  ش��عیب الأرن��ؤوط، عادل مرش��د، محمَّ



129

العدد 10

1430هـ/2009م 

أحمد بن حنبل أحمد بن محمد بن حنبل الش��یباني: المس��ند، تحقيق: شعیب الأرنؤوط - ��

عادل مرشد، مؤسسة الرسالة، ط1، ١٤٢١ ھ / ٢٠٠١م.

الشيخ مرتضى المطهري: فلسفة الأخلاق، ترجمة: الشيخ وجيه المسبح، مؤسسة أم القرى ��

للتحقيق والنشر، ط1، بيروت، 1421هـ.

مس��لم النيش��ابوري: صحيح مس��لم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباق��ي، دار إحياء التراث ��

العربي، بيروت، لا ط، لا ت.

طلال مشعل: وسائل المحافظة على البيئة في الإسلام ومحاربة التلوث على الرابط التالي: ��

/com.https://mawdoo3

�� /com.https://mawdoo3 :عبد الحميد شمس الدين: تعريف البيئة على الموقع التالي

عبد الس��تار أبو غدة: البيئة والحفاظ عليها من منظور إسلامي، منظمة المؤتمر الإسلامي، ��

الإمارات، 2007.

عبد الس��تار أبو غدة: البيئة والحفاظ عليها من منظور إسلامي، منظمة المؤتمر الإسلامي، ��

إمارة الشارقة، الإمارات العربيَّة المتحدة، لا ت.  

فاروق أحمد دسوقي: استخلاف الإنس��ان في الأرض، دار الدعوة للطباعة، الإسكندريَّة، ��

لا ت.

كارل مارك��س: مخطوطات عام 1844 الاقتصاديَّة والفلس��فيَّة، ترجمة: محمد مس��تجير ��

مصطفى، مجلة الحوليات الألمانيَّة الفرنس��يَّة، 1884.

مارش��ال بريمان. حداثة التخلف، تجربة الحداثة، ترجمة: فاضل جتكر، دار كنعان للنشر ��

والدراسات، ط1، دمشق، 1993.

محمد عبد القادر الفقي: ركائز التنمية المس��تدامة وحمايَّة البيئة في الس��نة النبويَّة، الندوة ��

العلميَّة الدوليَّة الثالثة للحديث الشريف، لا ت.

محم��د علي عبد المعطي: الفكر الس��ياسي الغربي، دار المعرفة الجامعيَّة، الاس��كندريَّة، ��

مصر، 1993.

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة130ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

نعيم��ة يحياوي، وفضيل��ة عاقلي: التنمية المس��تدامة والمس��ؤوليَّة الاجتماعيَّة من منظور ��

إسلامي، كليَّة العلوم الاقتصاديَّة والتجاريَّة، جامعة الحاج الخضر باتنة، لا ت.


