
15

العدد 10

يصعب تصوُّر الأزمة البيئيَّة المعاصرة على أنَّها مجردّ اختلال في توازنات الطبيعة أو ندرة في 

الموارد؛ إذ غدت علامة كاش��فة عن خلل أعمق في تصوّر الإنس��ان للوجود، وفي الكيفيَّة التي 

أع��اد بها تعريف علاقته بالخالق والعالم من حول��ه. فطريقة النظر إلى الطبيعة هي امتداد مباشر 

للتصوّر العقدي والمعرفي الذي يحدّد موقع الإنسان، وحدود فعله، ومعنى حضوره في الكون.

وقد أس��هم المس��ار الفكري الحديث، عبر فصله المتدرّج بين الدين والع��الم الطبيعي، في 

تحويل البيئة إلى مس��ألة تقنية خالصة، تدُار بأدوات العلم والاقتصاد، وتفُصل عن سؤال الغاية. 

وبهذا الانفصال، جرى تفريغ الطبيعة من بعُدها القِيمي، وأقُصي السؤال الخُلقُي المتعالي لصالح 

منطق التدبير والسيطرة، بدل منطق الأمانة والمسؤولية.

من هنا، نقارب الإشكال البيئي بوصفه أزمة في التصوّر العقدي قبل أن يكون أزمة في الموارد 

أو السياسات. فإعادة التفكير في علاقة الإنسان بالطبيعة تفضي، في جوهرها، إلى إعادة مساءلة 

الأس��س المعرفية واللاهوتية التي حكمت فه��م العالم، وفتحت الطريق أم��ام نمط من العلاقة 

المنقطعة عن الغاية.

حين تفقد الأخلاق غايتها: 
نقد الأسس الميتافيزيقية للخطاب البيئي الحديث

د.محمد محمود مرتضى

رئيس التحرير

مفتتح



بِيْعَة16ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

: الطبيعة في الميتافيزيقا الغربية الحديثة  أوَّلًا

يمثلّ التحوّل الذي عرفته الميتافيزيقا الغربية الحديثة في فهم الطبيعة أحد أخطر الانعطافات 

المعرفية التي أسهمت في إعادة تش��كيل علاقة الإنسان بالعالم. فهذا التحوّل مثلّ، في جوهره، 

انقلابً��ا في التصوّر الوجودي نفس��ه؛ أعني انق�الب نقل الطبيعة من كونها مجاًال دالًّا مش��حوناً 

بالمعنى والغاي��ة، إلى كونها نظامًا مغلقًا محكومًا بالصدفة وال�ضرورة، لا يحيل إلى ما يتجاوز 

ذاته، ولا يس��تدعي س��ؤال الخلق أو الحكمة. وم��ن هنا، فإنَّ الأزمة البيئيَّ��ة المعاصرة لا يمكن 

فصله��ا عن هذا التحوّل الميتافيزيق��ي العميق، الذي أعاد تعريف الوج��ود الطبيعي خارج أفق 

الدلالة والقداسة.

ر أم في  في الأطر الفلس��فيَّة واللاهوتيَّة الس��ابقة على الحداثة، سواء في الفكر اليوناني المتأخِّ

الفلسفات الدينيَّة، كانت الطبيعة تفُهم ضمن نظام كوني ذي معنى. لم يكن العالم الطبيعي مجرَّد 

ع للأش��ياء، بقدر ما كان كياناً منظَّمًا تحكمه غاية، وتربطه علاقة س��ببيَّة مفتوحة على العلةّ  تجمُّ

ا قائم بغيره ومشير إليه. ومن ثمَّ، كانت  الأولى. فالكون، في هذا التصوّر، ليس مكتفيًا بذاته، وإَّمن

دراس��ة الطبيعة، في عمقها، فعل تأمّل في النظام الكوني. هذا الفهم جعل الطبيعة حقًال للمعرفة 

الخُلقُيَّة والروحيَّة بقدر ما هو مجال للمعرفة العقلية.

لكنَّ الميتافيزيقا الغربيَّة الحديثة قامت، منذ بداياتها، على تفكيك هذا الأفق الغائي. فقد أعُيد 

ة، خاضعة لقوانين صارمة، تعمل وفق انتظام داخلي لا يحتاج  تعريف الطبيعة بوصفها مادة ممتدَّ

إلى إحال��ة على غاي��ة أو حكمة متعالية. وبذلك، جرى نزع الطابع ال��دلالي عن العالم الطبيعي، 

لصالح تصوُّر يقوم على الاكتفاء السببي؛ حيث كل ظاهرة تفُسَّر من داخل النظام نفسه، دون حاجة 

إلى ما يتجاوزه. هذا التحوّل كان يحمل في طيّاته إعادة صياغة شاملة للعلاقة بين الإنسان والعالم.

إن نزع الغائيَّة من الطبيعة أدّى بالضرورة إلى إعادة تعريف العليَّّة. فبعد أن كانت العلةّ تتجاوز 

مجردّ التفس�ري الميكانيكي لتفتح على سؤال الحكمة والغاية، جرى اختزالها في علاقات سببية 

ء، لا تحمل أي بعُد قِيم��ي أو دلالي. ومع هذا التحوّل، لم يع��د للعالم الطبيعي أي معنى  ص�ّا�مّ

يتجاوز كونه موضوعًا للفحص والتجريب، ولم يعد الإنس��ان مدع��وًا إلى الوقوف أمام الطبيعة 

ا بوصفها موضوعًا للسيطرة والتحكّم. بوصفها مجاًال للمساءلة الخُلقُية، وإَّمن



17

العدد 10

هذا التحوّل المعرفي كان له أثر مباشر في إعادة بناء صورة الإنسان نفسه. فالإنسان، الذي كان 

يفُهم على أنه كائنًا مندرجًا في نظام كوني أوس��ع، أصبح ينُظر إليه بوصفه ذاتاً مستقلَّة، تقف في 

مواجهة الطبيعة لا في قلبها. ومع انفصال الذات عن العالم، نش��أت علاقة قائمة على التشييء؛ 

حيث تحوّلت الطبيعة إلى »موضوع« في مقابل »ذات« عارفة ومتحكّمة. ومن هنا، لم يعد السؤال 

عن حدود الفعل الإنس��اني مطروحًا بوصفه سؤاًال خُلقُيًّا، بقدر ما أضحى مرتبطاً بحدود القدرة 

التقنيَّة فقط. فما يمكن فعله علميًّا، صار مشروعًا فعله خُلقُيًّا، ما دام العالم الطبيعي قد جُردّ من 

أي قداسة أو دلالة متعالية.

م.  في هذا الس��ياق، مهّد التحوّل الميتافيزيقي الحديث لشرعنة الاستغلال باسم العلم والتقدُّ

فح�ني ينُظر إلى الطبيعة ع�ىل أنَّها نظام بلا غاية، يصبح إخضاعها فع�ًا�لً عقلانيًّا لا يثير أي قلق 

م، في هذا الإطار، بوصفها دليًال على نضج العقل الإنساني  خُلقُي بل إنَّ السيطرة على الطبيعة تقُدَّ

م ارتباطاً وثيقًا بقدرة الإنس��ان على  وتحرّره من الأوهام الميتافيزيقية. وهكذا، ارتبط مفهوم التقدُّ

إخضاع العالم الطبيعي، لا بقدرته على العيش في انسجام معه. فتحوّل العلم من أداة لفهم النظام 

الكوني إلى وسيلة لإعادة تشكيله وفق رغبات الإنسان وحاجاته المتنامية.

إن خطورة هذا المسار تكمن في الأساس الفلسفي الذي يمنحه مشروعيَّته. فحين تفُهم الطبيعة 

بوصفها صامتة، بلا معنى ولا غاية، تصبح كل أش��كال الاستنزاف قابلة للتبرير، ما دامت تخدم 

م. وم��ن هنا، فإنَّ أيَّ محاولة لمعالجة الإش��كال البيئي من داخل هذا الأفق  منط��ق النموّ والتقدُّ

الميتافيزيقي ستبقى عاجزة عن بلوغ الجذور الحقيقيَّة للأزمة.

إنَّ استعادة السؤال البيئي، تقتضي مساءلة هذا التحوّل الميتافيزيقي من أساسه. فقبل البحث 

في سياس��ات الحماية أو تقنيَّات الاس��تدامة، لا بدَّ من إعادة النظ��ر في التصوّر الذي حكم فهم 

الطبيعة والإنس��ان معًا؛ إذ لا يمكن بن��اء أخلاق بيئيَّة فاعلة في إطار رؤي��ة تنفي الغاية، وتقِّيص 

الخلق، وتختزل العالم في انتظام سببي مغلق. 

ثانيًا: قصور الخُلُقيَّات البيئيَّة الغربيَّة من منظور كلامي

رغم الزخم الذي عرفت��ه الخُلقُيَّات البيئيَّة في الفكر الغربي المع��اصر، فإَّن هذا الحقل، عند 

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة18ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

مس��اءلته من منظور كلامي وفلس��في دقيق، يكش��ف عن قص��ور بنيوي عميق يتج��اوز حدود 

. فالمشكلة لا تكمن في غياب الوعي  التطبيقات والسياسات إلى الأسس التي يقوم عليها أصًال

ا في الإطار الفلس��في الذي حاول��ت من خلاله هذه  البيئ��ي أو ضع��ف النوايا الإصلاحيَّة، وإَّمن

الخُلقُيَّات أن تؤسّس نفسها، وهو إطار ظلّ أسيراً لمنظومة فكريَّة فصلت الأخلاق عن الإلهيَّات، 

وقطعت الصلة بين القِيم والمعنى المتعالي.

تقوم أغلب الخُلقُيَّات البيئيَّة الغربيَّة على أحد نموذجين رئيسين: نموذج التوافق الاجتماعي، 

ونم��وذج المنفعة. ففي النموذج الأوَّل، تبُنى القِيم البيئيَّ��ة بوصفها نتيجة تعاقد أو اتفاق بشري، 

ا النموذج  د معاييره وفق ما تراه الجماعة مناس��بًا لحماية مصالحها واستمرار نمط عيشها. أمَّ تحُدَّ

الثاني، فيربط القِيمة الخُلقُيَّة بالفعل بقدر ما يحقّقه من منفعة، سواء للإنسان الفرد أم للمجتمع أم 

حتى للنظام البيئي بوصفه شرطاً لاستدامة الحياة البشريَّة. ورغم الاختلافات الظاهرة بين هذين 

النموذجين، فإنهما يشتركان في نقطة جوهريَّة واحدة وهي أنّ كليهما يؤسّس الأخلاق داخل أفق 

إنساني مغلق، لا يستند إلى مرجعيَّة متعالية تتجاوز الإرادة البشريَّة.

م��ن منظار كلامي، يكمن الخلل الأس��اس في هذا التأس��يس في أنَّ الأخ�الق، حين تخُتزل 

في التواف��ق أو المنفعة، تفقد طابعها المعياري الثابت، وتتحوَّل إلى منظومة نس��بيَّة قابلة لإعادة 

الصياغة بحسب تبدّل المصالح والظروف. فالتوافق الاجتماعي، مهما بدا عقلانيًّا، يظلّ مشروطاً 

بموازين القوى، وبما تفرضه المصالح الاقتصاديَّة والسياس��يَّة السائدة. وما يعُدّ اليوم قيمة بيئيَّة 

��ا المنفعة، فإنها -بحكم  عُليا، يمك��ن أن يعُاد تعريفه غدًا بوصف��ه عائقًا أمام النموّ أو التقدّم. أمَّ

طبيعتها- عاجزة عن تقديم مبدأ خُلقُي ملزم؛ لأنَّها تقُاس دائماً بميزان الربح والخسارة، لا بميزان 

الحقّ والواجب.

إنَّ غياب المرجعيَّة المتعالية في هذه المقاربات لا يمثلّ نقصًا جزئيًّا يمكن تداركه بإضافة بعض 

ا يش��كّل نقطة ضعف بنيويَّة في صلب التصوُّر الخُلقُي نفسه. فحين تفُصل الأخلاق  القِيم، وإَّمن

عن الإلهيَّات، تنُتزع منها قدرتها على الإلزام الداخلي العميق، وتتحوَّل إلى منظومة إرش��اديَّة أو 

تنظيميَّ��ة، لا إلى التزام وجودي. وبذلك، تصبح الأخلاق البيئيَّة أش��به بمجموعة توصيات قابلة 

للتعليق أو التجاوز متى تعارضت مع المصالح الكبرى، لا ميثاقاً خُلقُيًّا يحُاسَ��ب الإنس��ان على 



19

العدد 10

خرقه بوصفه خرقاً لمعنى وجوده.

ع�ىل أنَّ��ه لا يمكن فهم الإل��زام الخُلقُي إلا في ضوء تصوُّر ش��امل للوجود، يدُرج الإنس��ان 

والطبيع��ة معًا ضم��ن نظام خَلقي ذي غاية. فالأخلاق، في هذا الأف��ق، هي امتداد مباشر لعلاقة 

الإنس��ان بالخالق، وتجس��يد لموقعه التكليفي في العالم. أما حين يلُغى هذا البُعد، فإنَّ السؤال 

الخُلقُي يفقد جذره الأعمق، ويتحوّل إلى مس��ألة تدبيريَّة محكومة بحس��ابات المصلحة الآنيَّة. 

وهذا ما يفسّر هشاش��ة الالتزام البيئي في المجتمع��ات الحديثة، رغم الخطاب الخُلقُي الكثيف 

الذي يحيط به.

يظهر هذا القصور بوضوح حين تخُتبر الخُلقُيَّات البيئيَّة الغربيَّة في لحظات التعارض الحادّ بين 

البيئة والاقتصاد. ففي مثل هذه اللحظات، تتقدّم غالبًا اعتبارات النموّ، والأمن الطاقي، والمنافسة 

الاقتصادية، على أي التزام خُلقُي طويل المدى تجاه الطبيعة. وليس ذلك ناتجًا عن نفاق خُلقُي 

أو ضعف إرادة فحس��ب، بقدر ما يمثِّل غياب أس��اس معياري قادر على فرض حدود غير قابلة 

للتجاوز. فحين تكون الطبيعة ذات قيمة بقدر ما تنفع الإنس��ان، فإنَّ قيمتها تتراجع تلقائيًّا عندما 

تصُوَّر بوصفها عائقًا أمام مصالحه.

إنَّ هذا النمط من الخُلقُيَّات، بحكم انفصاله عن الإلهيَّات، يعيد إنتاج المركزيَّة الإنسانيَّة التي 

نح الطبيع��ة أو الكائنات غير البشرية نوعًا من »الحقوق«،  كان يفُ�رتض به نقدها. فحتى حين تُم

فإنَّ هذه الحقوق تبُرَّر في الغالب بكونها شرطاً لاستمرار الحياة البشريَّة أو رفاهيَّتها، لا بوصفها 

كياناً له قيمة ذاتية مس��تمدّة من انتمائه إلى نظام خَلقي أوسع. وهكذا، تبقى الطبيعة أسيرة منطق 

الأداتية وإنْ بلغُة خُلقُية أكثر تهذيباً.

من هنا، نفهم أنّ الأخلاق لا تس��تعيد قدرتها الإلزامية إلا حين تعُاد إلى أصلها الوجودي، أي 

ا تج��لٍّ لإرادة إلهيَّة تنظِّم العلاقة  إلى علاقته��ا بالإلهيَّات. فالأخلاق ليس��ت قانوناً وضعيًّا، وإَّمن

بين الإنسان والعالم. وحين يدُرج السلوك البيئي ضمن هذا الأفق، يتحوَّل من خيار خُلقُي قابل 

للتفاوض إلى واجب مرتبط بالأمانة والاستخلاف. 

إنَّ قصور الخُلقُيَّات البيئيَّة الغربيَّة لا يعني إنكار ما فتحته من نقاشات، لكنَّه يكشف حدودها 

النهائيَّة ما دامت تتحرَّك داخل أفق فلس��في يفصل الأخلاق عن الغيب، والقِيم عن الغاية. ومن 

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة20ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

هنا، فإنَّ تجاوز هذا القصور لا يحصل إلا عبر إعادة تأس��يس السؤال الخُلقُي نفسه على أساس 

عق��دي ومعرفي مختلف. فالأزمة البيئيَّة، في عمقها، هي أزمة في مصدر الإلزام، وفي المرجعيَّة 

التي تمنح الفعل معناه وضرورته.

ثالثًا: الإنسان والطبيعة في فلسفة الدين الإسلامية 

س فلسفة الدين الإس�الميَّة العلاقة بين الإنس��ان والطبيعة على قاعدة ميتافيزيقيَّة مغايرة  تؤسِّ

جذريًّا للتص��وّرات الحديثة التي فصلت العالم عن الخلق، والوج��ود عن الغاية. فالطبيعة، في 

ا  الرؤية الإسلاميَّة، ليست معطىً مس��تقًّال بذاته، ولا نظامًا مغلقًا يعمل وفق ضرورة عمياء، وإَّمن

هي جزء من فعل الخلق الإلهي المس��تمرّ، ومن ثمَّ فهي مندرجة ضمن أفق المعنى، لا خارجه. 

وهذا التأصيل يضع العلاقة بين الإنس��ان والعالم الطبيعي في س��ياق عقدي شامل، يسمح بفهم 

البيئة باعتبارها مكوّناً من مكوّنات النظام الخَلقي الذي يحدّد موقع الإنسان، ويضبط حدود فعله، 

ويحمّله مسؤوليَّة خُلقُيَّة تتجاوز المنفعة الآنيَّة.

ينطلق ه��ذا التصوّر من مبدأ الخلق الإلهي بوصفه الأس��اس الأوَّل لفه��م الطبيعة. فالكون، 

بم��ا فيه من كائنات ونظُم، ليس قديمًا بذاته ولا قائماً بنفس��ه، بل هو مخلوق لله، وقائم بإرادته، 

وخاضع لحكمته. وهذا المعنى يغّري جذريًّا طبيعة العلاقة المعرفيَّة والخُلقُيَّة مع العالم؛ إذ لا تعود 

ا تصبح كياناً ذا وضع وجودي محدّد: مخلوق،  الطبيعة شيئاً صامتاً متاحًا للتصرفّ المطلق، وإَّمن

ومرتبط بالخالق، ومندرج في نظام مقصود. ومن هنا، فإنَّ التعامل مع الطبيعة لا يمكن أن يكون 

تعامًال تقنيًّا محضًا؛ لأنَّ كلَّ فعل فيها هو، في العمق، تصرفّ في مجال من مجالات الخلق.

ه��ذا الفهم للخلق يقطع مع النزعة التي تفصل بين الإلهيَّات والطبيعيَّات، ويعيد وصل العلم 

بالعقي��دة دون أن يلُغِي اس��تقلاليَّة البحث العلم��ي أو قوانينه. فالقوان�ني الطبيعية، في المنظور 

الإسلامي الفلس��في، لا تنُكر ولا تهُمَّش، لكنَّها تفُهم بوصفها سُ��ننًا إلهيَّة، لا بدائل عن الإرادة 

الإلهيَّ��ة ولا نفيًا للغائيَّة. وبذلك، تبق��ى الطبيعة مجاًال للبحث والمعرف��ة، لكنَّها لا تتحوَّل إلى 

فض��اء مفرغ م��ن الدلالة، ولا إلى مادة متروكة لإرادة الإنس��ان المنفلتة. وهذا ما يجعل فلس��فة 

الدين الإس�المية قادرة على تقديم تأصيل خُلقُي للعلاقة مع الطبيعة دون الوقوع في تعارض مع 



21

العدد 10

المعرفة العلميَّة.

ضمن ه��ذا الإطار، ي�ربز مفهوم الاس��تخلاف بوصفه أح��د المفاتيح المركزيَّ��ة لفهم موقع 

الإنس��ان في العالم. فالإنس��ان، في الرؤية الإسلامية، ليس س��يّد الطبيعة ولا مالكها، بل خليفة 

فيها. والاس��تخلاف هنا يفُهم بوصفه موقعًا تكليفيًّا مشروطاً بالمس��ؤوليَّة والمحاسبة. فالخليفة 

ا يلتزم بضوابط الأمانة والعدل  لا يتصرفّ باس��م ذاته، ولا يملك حق الإفساد أو الاستنزاف وإَّمن

باسم من استخلفه.

هذا الفهم يختلف جذرياً عن التصورات التي جعلت الإنس��ان مرك��ز الكون وغاية الوجود، 

ومنحته حق الهيمنة المطلقة على الطبيعة. ففي علم الكلام، ينُظر إلى الإنسان بوصفه كائنًا مكلفًّا، 

لا كائنًا متعاليًا على النظام الكوني، ومكانته تسُتمد من تحمّله للأمانة. ومن هنا، فإنَّ العلاقة مع 

الطبيعة هي علاقة اختبار خُلقُي: كيف يتصرفّ الإنسان في ما وُضع بين يديه؟ وكيف يوازن بين 

حاجاته ومقتضيات العدل في النظام الخَلقي؟

هذا التصوُّر يفضي إلى إعادة تعريف جوهر الأزمة البيئيَّة. فالمش��كلة، من منظور إس�المي، 

غ الاستخلاف  تكمن في اختلال العلاقة التكليفية بين الإنسان والعالم. حين ينُسى الخلق، ويفُرَّ

م��ن مضمونه، وتخُتزل الأمانة في خطاب خُلقُي عام بلا إلزام، تتحوَّل الطبيعة إلى مجال مفتوح 

للاستنزاف. وبذلك، تصبح الأزمة البيئيَّة مظهراً من مظاهر الأزمة العقديَّة، لا قضيَّة منفصلة عنها.

يتيح هذا التأصيل الفلسفي تجاوز الثنائيَّة الزائفة بين الإنسان والطبيعة. فبدل أن تصُوَّر العلاقة 

بوصفه��ا صراعًا بين ذات عارفة وموضوع خاضع، يعُاد بناؤها بوصفها علاقة اندراج داخل نظام 

واحد، يكون الإنسان فيه جزءًا مسؤوًال لا مركزاً مطلقًا. وهذا الفهم لا ينفي خصوصيَّة الإنسان، 

لكنَّه يقيّدها بسياقها الخَلقي، ويمنع تحوّلها إلى ذريعة للهيمنة.

رابعًا: الأخلاق البيئيَّة في الإسلام امتداد للتوحيد

لا يمكن فهم الأخلاق البيئيَّة في الإسلام بوصفها منظومة مستقلَّة أو حقًال خُلقُيًّا جزئيًّا أضُيف 

ا ه��ي، في جوهرها، امتداد مباشر لمركزيَّ��ة التوحيد بوصفه  لاحقً��ا إلى بنية دينيَّة مكتملة، وإَّمن

الإطار الناظم لكلّ تصوّر إس�المي للوجود. فالتوحيد لا يقتصر على إثبات وحدانيَّة الخالق في 

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة22ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

��س لوحدة شاملة للنظام الكوني؛ حيث تتكامل العلاقة بين الله،  بعُدها العقديّ المجرَّد بل يؤسِّ

والإنس��ان، والعالم ضمن بنية واح��دة ذات معنى. ومن هذا المنطلق، تنب��ع الأخلاق البيئيَّة في 

��د، لا مجاًال منفصًال أو محايدًا عن  الإس�الم من فهم كوني يرى في الطبيعة جزءًا من نظام موحَّ

القِيم والغايات.

ا للعالم الطبيعي، يغاير جذريًّا التصوُّرات التي فصلت  رًا خاصًّ إنَّ مركزيَّة التوحيد تفرض تصوُّ

ب�ني الإلهيَّات والطبيعيَّ��ات. ففي الرؤية التوحيديَّة، يفُهم الكون بوصف��ه نظامًا متكامًال يخضع 

ا تعني  لإرادة واحدة وحكمة واحدة. وهذه الوحدة لا تعني التطابق بين الخالق والمخلوق، وإَّمن

انس��جام النظام الكوني وتكامله تح��ت مرجعيَّة إلهيَّة واحدة. من هنا، تك��ون الطبيعة تجليّاً من 

ا من التعامل،  تجليات النظام الذي يعّرب عن حكمة الخالق، ويس��تدعي من الإنسان نمطاً خاصًّ

قوامه الاحترام والمسؤوليَّة لا السيطرة المطلقة.

ا من إدراك  ضمن هذا الأفق، لا تسُ��تمد الأخلاق البيئيَّة من اعتبارات نفعيَّ��ة أو تعاقديَّة، وإَّمن

وحدة النظام الكوني وما يقتضيه من انس��جام في الفعل الإنس��اني. فحين يكون الخالق واحدًا، 

والنظ��ام واحدًا، فإنَّ أي اختلال يحدثه الإنس��ان في هذا النظام يفُه��م بوصفه إخلاًال بمقتضى 

التوحيد نفسه. وهكذا، تتحوَّل الأخلاق البيئيَّة إلى بعُد عقدي أصيل؛ لأنَّ العبث بالنظام الكوني 

هو، في عمقه، عبث بالعلاقة الصحيحة مع الخالق.

ويتج�ّى�لّ هذا المعنى بوضوح في مفهوم الميزان، الذي يش��كّل أحد المفاتيح المركزيَّة لفهم 

الأخلاق البيئيَّة في الإسلام. فالميزان مبدأ كوني يحكم انتظام العالم وتوازنه. فالعالم، في التصوُّر 

الإس�المي، قائم على توازن دقيق، لا يقوم بذاته ولا يستمرّ تلقائيًّا، بل هو تعبير عن حكمة إلهية 

. ومن ثمَّ، فإنَّ أي إخلال بهذا الميزان، س��واء في الطبيعة أم في  أودعت في الخلق نظامًا متكامًال

العلاقات الإنسانية، يعُدّ خروجًا عن مقتضى هذا النظام، لا مجرَّد خطأ في التدبير.

إنَّ إدراك الميزان بوصفه مبدأ كونيًّا يغّري جذريًّا طريقة التعامل مع البيئة. فالحفاظ على التوازن 

البيئي يصبح التزامًا خُلقُيًّا نابعًا من احترام النظام الذي أقُيم عليه الوجود. وبهذا، تصبح الاستدامة 

ضرورة خُلقُيَّة مرتبطة بحفظ التوازن الذي به قوام العالم. فالإنسان، بوصفه كائنًا مكلفًّا، مطالب 

بأن يراعي هذا الميزان في فعله؛ لأنَّه جزء من الوفاء بالعهد التوحيدي.



23

العدد 10

ويقترن مفهوم الميزان بمفهوم الفساد، الذي يشكّل في الرؤية الإسلاميَّة توصيفًا دقيقًا لما يطرأ 

على النظام الكوني حين يخُرق هذا التوازن. فالفساد، في هذا السياق، يفُهم بوصفه نتيجة مباشرة 

لانفصال الفعل الإنس��اني عن مقتضى التوحيد. فالفس��اد هو الوجه الآخر لاختلال العلاقة بين 

الإنس��ان والنظام الكوني، وهو تعبير عن انحراف في التصوّر قبل أن يكون خلًال في الممارسة. 

وعليه، فإنَّ الإفساد في الأرض هي مشكلة خُلقُيَّة عميقة تتعلَّق بكيفيَّة فهم الإنسان لدوره وموقعه 

في الوجود.

هذا الفهم يجعل الفساد البيئي علامة على أزمة أعمق في الوعي العقدي. فحين يخُتزل العالم 

في كونه مادة للاستغلال، ويفُصل عن بعُده الغائي، يصبح الإفساد نتيجة منطقيَّة لا انحرافاً طارئاً. 

أما في الرؤية التوحيديَّة، فإنَّ الإفس��اد يفُهم بوصفه خروجًا عن مقتضى الأمانة والاس��تخلاف، 

وانتهاكًا للميزان الذي أقُيم عليه الوجود. ومن هنا، فإنَّ مقاومة الفساد البيئي لا تنفصل عن إعادة 

بناء الوعي العقديَّ الذي يعيد وصل الإنسان بالعالم ضمن أفق التوحيد.

ويقابل مفهوم الفساد مفهوم العمران، الذي يشكّل البُعد الإيجابي للأخلاق البيئية في الإسلام. 

فالعمران يشير إلى نمط من الفعل الإنساني المنسجم مع النظام الكوني، والقائم على الإصلاح لا 

الإفساد. فالعمران، في هذا السياق، هو فعل خُلقُي بامتياز؛ لأنهّ يفترض معرفة بالميزان، واحترامًا 

له، وس��عيًا إلى الحفاظ عليه وتفعيله بدل تدميره. وبناء عليه، فإنَّ العمران المس��تدام هو مفهوم 

متجذّر في الرؤية التوحيديَّة للعالم.

إنَّ الربط بين الميزان والفس��اد والعمران يكش��ف أنَّ الاس��تدامة في المنظور الإسلامي تفُهم 

بوصفه��ا نمطاً من الوجود الإنس��اني المنضبط بقِيم التوحيد. فالاس��تدامة هنا هي نتيجة طبيعيَّة 

لعلاقة صحيحة مع العالم. وحين يكون الفعل الإنس��اني منس��جمًا م��ع مقتضيَّات الميزان، فإنَّ 

الاستدامة تتحقَّق بوصفها أثراً، لا بوصفها غاية منفصلة. أما حين يفُصل الإنسان عن هذا الأفق، 

فإنَّ كلّ محاولات الاستدامة تتحوَّل إلى إجراءات مؤقَّتة، سرعان ما تنهار أمام ضغط المصالح.

ويبلغ ه��ذا التصوّر ذروته حين تفُهم العلاقة مع الطبيعة بوصفه��ا جزءًا من العبادة، لا مجاًال 

ا تش��مل  منفصًال عنها. فالعبادة، في الرؤية الإس�الميَّة، لا تنحصر في الطقوس والش��عائر، وإَّمن

مجمل الفعل الإنس��اني حين يكون منضبطاً بإرادة الله ومقاص��ده. فالتعامل مع الطبيعة، حفظاً 

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة24ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ورعايةً وإصلاحًا، يدخل في صميم العبادة؛ لأنَّه تعبير عن الامتثال لمقتضى الاستخلاف والأمانة. 

ا بعُدٌ أصيلٌ من أبعاد التديُّن. فلا تعود الأخلاق البيئيَّة، والحالة هذه، شأناً إضافيًّا أو ثانوياً، وإَّمن

ه��ذا الفهم يقطع م��ع التصوّر الذي يحصر العب��ادة في المجال الروحي المج��رَّد، ويفصلها 

عن الواقع المادي. فحين يدُرج الس��لوك البيئيّ ضمن أفق العبادة، يتحوَّل من خيار خُلقُي قابل 

للتفاوض إلى التزام تعبّدي له بعُده العقدي. وهنا، يكون الحفاظ على الطبيعة فعًال ينبع من وعي 

ديني يرى في العالم أمانة إلهيَّة، وفي الإنسان عبدًا مسؤوًال لا مالكًا متسلِّطاً.

ة إلزاميَّة لا تتواف��ر في المقاربات التي  إنَّ إدم��اج الأخلاق البيئيَّة في بني��ة التوحيد يمنحها قوَّ

تفص��ل الأخلاق عن العقيدة. فحين يكون الفعل البيئي جزءًا من العبادة، يصبح له بعُد وجودي 

يتجاوز الحسابات الآنية، ويكتسب معنى يتَّصل بمصير الإنسان نفسه. وبهذا، تستعيد الأخلاق 

قدرته��ا على الصمود أم��ام الإغراءات والضغوط؛ لأنَّها لم تعد قائم��ة على توافق هشّ أو منفعة 

ة، بل على التزام نابع من صميم التصوُّر العقدي. متغِّري

من هنا، يمكن القول إنَّ الأخلاق البيئيَّة في الإسلام ليست »أخلاقاً مضافة« إلى خطاب ديني 

ا هي تعبير عن عمق هذا الخطاب نفسه. فهي تنبثق من التوحيد، وتتجسّد في الميزان،  قائم، وإَّمن

وتخُتبر في مقاومة الفساد، وتتحقق في العمران، وتندرج في العبادة بوصفها نمطاً شامًال للوجود. 

وفي ه��ذا التكامل، تبرز إمكانيَّة بناء رؤي��ة خُلقُيَّة بيئيَّة قادرة، نظريًّا وعمليًّا، على تجاوز القصور 

الذي انتهت إليه المقاربات الحديثة؛ لأنَّها لا تعالج البيئة بمعزل عن الإنسان، ولا الإنسان بمعزل 

ا تعيد وصل الجميع ضمن أفق واحد، هو أفق التوحيد. عن الخالق، وإَّمن

خامسًا: نحو أفق كلامي–فلسفي بديل في التفكير البيئي

يفُضي هذا المس��ار النق��دي إلى نتيجة مركزيَّة مفادها أنَّ الإش��كال البيئي المعاصر لا يمكن 

تجاوزه من داخل الأطر الفلسفيَّة الغربيَّة نفس��ها التي أسهمت في إنتاجه. فالمقاربات السائدة، 

مهما اختلفت تسمياتها، ما تزال تتحركّ ضمن أفق معرفي واحد يفصل بين الإلهيّات والطبيعيّات، 

ويعال��ج الخلل البيئ��ي بوصفه أزمة إدارة أو أخ�الق تطبيقيّة، لا بوصفه عرضً��ا لأزمة أعمق في 

التصوّر العقدي للعالم. ومن هنا، تبرز الحاجة إلى أفق بديل، لا يكتفي بنقد النموذج القائم، بل 



25

العدد 10

يعمل على إعادة تأس��يس التفكير البيئي من جذوره، عبر إدماج سؤال البيئة في قلب علم الكلام 

المعاصر وفلسفة الدين.

إنَّ إدماج س��ؤال البيئة في علم الكلام المعاصر وفلس��فة الدين يقت�يض إعادة تفعيل الوظيفة 

الأصليَّ��ة لهذه العلوم بوصفها علومًا تعُنى بتنظيم العلاقة بين الله، والإنس��ان، والعالم. فالكلام 

وفلس��فة الدين، في جوهرهما، لم يكونا يومًا علمًا دفاعيًّا محضًا ب��ل كانا إطارين نظرييّن لفهم 

الوجود في كليّته، وضبط موقع الإنسان فيه على أساس عقدي ومعرفي. لكن التحوّلات الحديثة، 

وما رافقها من انكفاء للكلام على قضايا جزئيّة أو س��جالات تاريخيّة، أسهمت في إقصاء أسئلة 

كبرى، من بينها سؤال الطبيعة والبيئة، من مجال النظر الكلامي.

إعادة إدماج البيئة في علم الكلام المعاصر تقتضي، استعادة هذا الأفق الشامل، بحيث لا ينُظر 

إلى الع��الم الطبيعي بوصفه معطىً خارجيًّا عن دائرة الاهتمام العقدي بل باعتباره جزءًا من نظام 

د فيه معنى التوحيد، ومغزى الاس��تخلاف، وحدود الفعل الإنساني. فالكلام،  الخلق الذي يتحدَّ

حين يستعيد علاقته بالطبيعيَّات، يقدّم الإطار الميتافيزيقي والخُلقُي الذي يضبط أي تفكير بيئيّ 

لاحق. وبهذا المعنى، لا تكون البيئة »موضوعًا جديدًا« لعلم الكلام بل مجاًال كاش��فًا عن مدى 

يات العصر. حيويَّة التصوُّر العقدي وقدرته على استيعاب تحدِّ

أما على مستوى فلسفة الدين، فإنَّ الحاجة لا تقلّ إلحاحًا إلى إعادة توجيه النقاش البيئي خارج 

الأطر الاختزاليَّة التي حصرته في سؤال الأخلاق المجرَّدة أو السياسات العامة. ففلسفة الدين، بما 

تملكه من أدوات تحليليَّة، قادرة على مساءلة الافتراضات الميتافيزيقيَّة التي تقف خلف الخطاب 

البيئي الحديث، س��واء تعلقّ الأمر بمفهوم الطبيعة أم بصورة الإنس��ان أم بفكرة الغاية. ومن هنا، 

يمكن لفلسفة الدين أن تلعب دورًا نقديًّا وبنائيًّا في آن واحد: نقد الأسس التي أفرغت العالم من 

دلالته، وبناء تصوّر بديل يعيد وصل القيم بالوجود.

لكن هذا المسار يقتضي تجاوز المقاربات الدفاعيَّة التي اكتفت، في كثير من الأحيان، بمحاولة 

إثبات أنَّ الإسلام »يدعم« البيئة، أو أنَّ النصوص الدينية تتضمن إشارات بيئيَّة يمكن استثمارها. 

فمث��ل هذا الخطاب، رغم أهميَّته التمهيديَّة، يظلّ أس�ري منطق ردّ الفعل، ويعالج الإش��كال من 

ا المطلوب، في هذا الس��ياق، فهو الانتقال من  مس��توى الاستشهاد لا من مس��توى التأسيس. أمَّ

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة26ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الدفاع إلى البناء، ومن التوفيق السريع إلى النقد الجذري، ومن اس��تحضار النصوص إلى إعادة 

بناء الرؤية التي تمنح هذه النصوص معناها ومداها.

إنَّ بناء أفق كلامي–فلسفي بديل في التفكير البيئي يعني، قبل كلّ شيء، إعادة تأسيس الأخلاق 

البيئيَّة على مرجعيَّة عقديَّة واضحة، لا على توافقات عابرة أو حساسيَّات ثقافيَّة متقلبّة. فالأخلاق، 

حين تنبثق من العقيدة، تفُهم بوصفها مقتضى منطقيًّا للتصوُّر الوجودي نفس��ه. ومن هنا، يكون 

السلوك البيئي نتيجة طبيعيَّة لفهم الإنسان لموقعه في نظام الخلق، ولمسؤوليَّته تجاه ما أوُكل إليه.

ه��ذا الأفق البديل لا يرفض منجزات الفك��ر البيئي المعاصر، ولا ينكر أهميَّة العلوم البيئيَّة أو 

وليَّة، لكنَّه يعيد وضعها في سياقها الصحيح. فالعلم، في هذا الإطار، أداة للفهم  السياس��ات الدَّ

والتشخيص لا مرجعيَّة للمعنى. والسياسات، مهما بلغت دقَّتها، تظلّ عاجزة عن تحقيق استدامة 

حقيقية ما لم تس��تند إلى تصور خُلقُي قادر على الصمود أم��ام إغراء المنفعة وضغط المصالح. 

��س لها، ويمنحها عمقًا  ومن هنا، فإنَّ الأفق الكلامي–الفلس��في لا ينافس هذه الحقول، بل يؤسِّ

ميتافيزيقيًّا وخُلقُيًّا تفتقر إليه في صيغها السائدة.

إنَّ م��ا يفتحه ه��ذا الملف، في نهاية المطاف، مس��ارًا لإع��ادة وصل ما فصُل ب�ني الإلهيَّات 

والطبيعيَّ��ات. فالفصل الذي رسّ��خته الحداثة كان، وقبل أي شيء آخ��ر، فصًال في بنية الوعي، 

جعل الطبيعة مجاًال بلا معنى، والدين شأناً منزوع الأثر الكوني. وإعادة الوصل هنا تعني استعادة 

وح��دة الرؤية التي ترى في العالم الطبيع��ي مجاًال لتجِّيل المعنى، وفي الدي��ن إطارًا لفهم هذا 

المعنى وتنظيم العلاقة معه.

الخاتمة: البيئة اختبار للتوحيد والمعنى

يكش��ف ما س��بق أنَّ أزمة الطبيعة لا يمكن اختزالها في اختلالات بيئية أو إخفاقات تقنية، بل 

تتجذّر، في عمقها، في تصوّر الإنس��ان لعلاقته بالل��ه والعالم. فحين يعُاد تعريف الوجود خارج 

أفق الخلق، وتفُصل الطبيعة عن معناها الغائي، يتحوَّل الفعل الإنس��اني إلى ممارسة بلا حدود، 

ويغدو الإفس��اد نتيجة منطقية لا انحرافاً عارضًا. ومن هن��ا، فإنَّ ما يبدو أزمة بيئيَّة هو في حقيقته 

أزمة في الرؤية العقديَّة والمعرفيَّة التي حكمت حضور الإنسان في الكون، وأعادت ترتيب القيم 



27

العدد 10

على نحو يفصل بين القوة والمسؤولية، وبين المعرفة والمعنى.

في هذا الس��ياق، تطُرح الأخلاق البيئيَّة الإس�المية بوصفها اس��تعادة لأف��قٍ فقُد: أفق الوجود 

والمعن��ى في إطار التوحيد. وهك��ذا، لا تنفصل الأخلاق البيئية عن جوه��ر التديُّن، ولا تخُتزل 

ا تتأسّ��س بوصفها التزامًا وجوديًّا نابعًا من فهمٍ مخصوص لموقع  في سلوكيَّات إرش��اديَّة، وإَّمن

الإنسان في الخلق.

إنَّ اس��تعادة هذا الأفق تعني إعادة وضع منجزات العلم في س��ياقها الصحيح. فالعلم يشرح 

الكيفيَّ��ات، لكنَّ��ه لا يحدّد الغايات، والسياس��ات تنظّ��م المصالح، لكنَّها لا تنُت��ج المعنى. أما 

الأخلاق، حين تنفصل عن مرجعيَّتها العقديَّة، فتفقد قدرتها على الإلزام الطويل المدى، وتغدو 

رهينة للتوافق��ات والهواجس الظرفيَّة. وفي المقابل، يمنح المنظ��ور التوحيدي للأخلاق البيئيَّة 

عمقًا يتجاوز اللحظة؛ لأنَّه يربط الفعل الإنس��اني بمس��ؤوليَّته أمام الخالق، لا بموازين المنفعة 

وحدها.

وهكذا، لا يقدّم هذا الملف أجوبة جاهزة بقدر ما يفتح أفقًا للنقاش والتأسيس. فهو دعوة إلى 

إعادة التفكير في البيئة بوصفها مرآة لأزمة أعمق في تصوّر الإنسان للوجود. ودعوة إلى أن يكون 

علم الكلام وفلسفة الدين جزءًا من هذا التفكير، لا على هامشه، وأن يساهما في بناء أخلاق بيئيَّة 

ذات جذور عقديَّة، قادرة على مواجهة التحدّي عبر إعادة تأسيس العلاقة بين الخالق، والإنسان، 

والطبيعة على أسس من المعنى والمسؤوليَّة.

صنا العدد العاشر من مجلَّة “اعتقاد” لفتح باب مناقشة علاقة الإنسان  وعلى أيّ حال، فقد خصَّ

بالطبيعة تحت عنوان “الإنسان والطبيعة: نحو أخلاق بيئيَّة مستدامة”.

ففي المحور عالج مجموعة من الأساتذة الأعلام جوانب مختلفة من علاقة الإنسان بالطبيعة، 

وهم: د. )رمضان خلف محمد رس�الن -مصر( وبحثه “الإنس��ان س��يِّد الطبيعة أم خليفتها؟ نقد 

ُ المنََاخِيُّ  الرؤية الغربيَّة في ضوء فلسفة الاستخلاف”، والشيخ )شادي علي - مصر( وبحثه “التَّغَُّري

كِ”، وأ.د. )محمد بن علي -  كِ بِالهَ�َا�لَ قةَِ الاس��تِهَْال مِيَّةٌ ِيف عََال فَِ: قِراَءَةٌ كََال بِوَصفِهِ تجَسِ��يدًا للَّرت

الجزائ��ر( وبحثه »البيئة بين العلمانية البيئية والروحانية الدينية: من خُلقُيَّات الحفظ إلى فلس��فة 

العبادة«، ثم د. )لينا حميدوش -سورية( وبحثها “ العقد الخُلقُي مع الطبيعة -قراءة فلسفيَّة إسلاميَّة 

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة28ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

في مواجهة العقد الاجتماعيّ الغربّي-”، وأخيراً كتب الس��يد )هش��ام حسن مرتضى - لبنان( عن 

»المشروع المهَدَوي والعدالة البيئيَّة: نحو رؤية كونيَّة للانسجام بين الإنسان والكون«.

ه د. )محمود كيش��انه - مصر(  وفي باب دراس��ات وبحوث، فقد وقع الاختيار على بحث أعدَّ

تحت عنوان »)الأفغاني( ونقد المادية الغربية«.

ا مراجعة كتاب، فقد اخترنا كتاب )الشيخ عبد الله جوادي آملي( عن »الإسلام والبيئة« الذي  أمَّ

تكفَّلت بعرضه الكاتبة )لينا السقر - سورية(.

إنَّنا إذ نقدّم هذا العدد، الذي نتمنَّى أنْ ينال اعجاب القراء الذين كلنّا أمل أنَّهم لن يبخلوا علينا 

بملاحظاتهم القيّمة.

والحمد لله أوًلًا وآخرًا


