
IS
SN

: 
 :30

05
-9

57

7

IS
SN

:
 :3

00
6-

95
13





تصدر عن:

المجلد )3( - العدد )10(: شتاء 2026م - 1447هـ

مجلة فصلية محكّمة، تُعنى بدراسات القضايا المعاصرة 
المرتبطة بالعقيدة وعلم الكلام وفلسفة الدين
w w w . b a r a t h a c e n t e r . c o m
Eit iqad .barathacenter.com 
Eitiqad.magazine@gmail.com

ISSN:
     : 3005-9577
     : 3006-9513

للدرا�سات الكلامية وفل�سفة الدين

التّابــع لجمعيّـة براثــا الثقافيّــة المرخّصــة في لبنـــان بموجـب علـم وخبـر رقم: 516

 :
ُ
ة
َ
ع

ْ
بِي

َّ
الط

َ
 و

ُ
ان

َ
س

ْ
الِإن

ةٍ
َ
ام

َ
د
َ
ست

ُ
ةٍ م

َّ
ئي

ْ
قٍ بِي

َا
ل

ْ
خ

َ
 أ
َ
حو

َ
ن





  رمضان خلف محمد رسلان )مصر(

  الشيخ شادي علي )مصر(

  أ.د. محمد بن علي )الجزائر(

  د. لينا حميدوش )سورية(

  السيد هشام حسن مرتضى )لبنان(

  د. محمود كيشانه )مصر(

  لينا السقر )سورية(

مجلــــ��ة »اعتقــ��اد للدراس��ــات 

الكلاميـــــــة وفلسفة الديــــــن« 

 Eitiqad for Theology and Religions(

Philosophy Studies(، مجلة فصلية 

محكمّة، تصدر عن

 فــ��ي بيــ��روت وبغ��داد. وتعُنى المجلة 

المعاصـــ��رة  القضايــ��ا  بدراس��ات 

المرتبط��ة بالعقي��دة وعل��م ال��كلام 

وفلسفة الدين، وهــي إذ تقــدم الرؤى 

المحمدي��ة الأصيل��ة ف��ي ه��ذه المجالات، 

فإنه��ا تهت��م ف��ي نف��س الوقـــ��ت 

بمقارب��ة الش��ــبهات والإش��كاليات 

المتعلقـــــ��ة بهـــ��ذه الموضوعات، 

وتناقشهـــا بمنهج موضوعي عقلاني.

الوص��ول  سياس��ة  المجل��ة  تعتم��د 

وتنش��ر   ،)Open Access( المفت��وح 

جمي��ع محتواها وفق رخصة المش��اع 

 ،)4.0 CC BY( 4.0 الإبداعي – النس��بة

بم��ا يتيح حري��ة الاس��تخدام والتوزيع 

وإعادة النش��ر ش��ريطة الإش��ارة إلى 

المصدر الأصلي توثيقًا.

ترحب المجلة بمساهمات الكتاب والباحثين 
بالكتابة في المجالات المتعلقة باهتمامات 
المجلة العلمية، ويمكن للراغبين بالكتابة 
مراسلة المجلة على العنوان التالي:  مركز 
اعتقاد:  مجلة   - والبحوث  للدراسات  براثا 

بيروت - بغداد.
رئيس التحرير: 

009613821638
البريد الالكتروني:

Eitiqad.magazine@gmail.com

شتاء 2026
العدد )10(

المشاركون في هذا العدد:

للدرا�سات الكلامية وفل�سفة الدين



ملف العدد المقبل:

جَدليةُ السيَادةِ والسُلطةِ
في فَلْسَفةِ الدّين

تسعى المجلة لتحقيق مجموعة من الأهداف نختصرها بالآتي:

وعلم .11 العقيدة  في  المعاصرة  للقضايا  الأصيلة  الثقافة  نشر 

الكلام وفلسفة الدين.

مواجهة الشبهات المعاصرة التي يثيرها الغرب والتي ترتبط .22

بهذه القضايا، لا سيما تيارات الإلحاد والشِكاك واللا أدريين.

نقد الفكر العربي المعاصر عند »المتغربين« الذين يمثلون .33

امتداداً للفكر الغربي وشبهاته.

رسالة المجلة



الهيئة العلمية:

هيئة التحرير:
د. إبراهي��م نصر الله )فلس��فة قي��م - جامعة 

دمشق - سورية(.
الش��يخ د. أركان الخزعلي. )فلس��فة اسلامية - 

العراق(.
الدكتور علي أحمد الديري )تحليل خطاب النصوص 

الفلسفية والصوفية والكلامية - البحرين(.
الش��يخ د. علي منتش. )الغ��ة العربية وآدابها - 

الجامعة الإسلامية - لبنان(.

المشرف العام:
الشيخ جلال الدين الصغير 
)العراق(

رئيس التحرير:
د. محمد محمود مرتضى

)جامعة المعارف - لبنان(

المدير المسؤول:
الشيخ سامر عجمي

)لبنان(

مدير التحرير:
أ. د. شريف الدين بن دوبه
)فلسفة الأخلاق- جامعة سعيدة- الجزائر(

المدير الفني:
أ. خالد معماري

)سورية(

التدقيق اللغوي:
د. محمود الحسن

)جامعة دمشق - سورية(

المترجمون:
أ. لينا السقر )انكليزي(

)إجازة في الترجمة - جامعة دمشق - سورية(

أ.د. محمد كبير. )فلسفة الدين - جامعة وهران 2 
محمد بن أحمد -الجزائر(.

أ.م.د. وسام حسن فليح تويج. )فكر فلسفي عربي 
إسلامي معاصر - جامعة الكوفة - العراق(.

أ. د. خلي��ل حس��ن الزركان��ي. )تاري��خ وحض��ارة 
إسلاميّة - جامعة بغداد - العراق(.

أ. د. محم��د هادي هماي��ون. )الثقافة والإتصال - 
جامعة الإمام الصادق j - إيران(.

أ. مشارك. د. قاسم پورحسن. )فلسفة اسلامية 
- جامعة الإمام الصادق j - إيران(.

أ. مشارك. د. محمد رجب. )أصول الدين والتفسير - جامعة 
مطروح - كلية التربيّة - مصر(.

أ.د. حسن عمورة. )علم كلام - جامعة بلاد الشام - سورية(.
أ.د. رائد جبار كاظم. )فكر عربي معاصر - جامعة 

المستنصرية - العراق(.
الش��يخ أ.د. عل��ي جابر. )فلس��فة إسال�مية - 

الجامعة اللبنانية - لبنان(.
الش��يخ أ.د. محمد حجازي. )دراسات إسلامية - 

الجامعة الإسلامية - لبنان(.
الشيخ أ.د. محمد ش��قير. )فلسفة إسلامية - 

الجامعة اللبنانية - لبنان(.



zz.البحوث والدراسات المنشورة لا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة

zz عند قبول البحث يتعهد المؤلف بنقل حقوق ملكية البحث إلى المجلة، وعدم نشره

في أية مجلة أخرى إلا بعد أخذ موافقة خطية من إدارة المجلة، ويكون من حق المجلة 

نشر البحث في كتاب جماعي، وفي حال أراد الباحث نشر بحثه في كتاب جماعي 

خارج نطاق المجلة، فبإمكانه أخذ الموافقة الخطية بهذا الأمر من إدارة المجلة.

zz تلتزم المجلة بإعلام المؤلف بالموافقة على نشر البحث من دون تعديل، أو وفق

تعديلات معينة بناءً على ما يرد من ملاحظات المقوّمين، أو الاعتذار عن عدم النشر 

في غضون مدة لا تتجاوز )30( يوماً، إلا في حال الاستكتاب المبكر، لكن يتم إعلام 

المؤلف بذلك.

zz في مسألة رفض البحث فمن حق المجلة إعلام المؤلف بأسباب الرفض أو عدم إعلامه

بذلك.

zz ترتيب البحوث )المقالات( في داخل المجلة يخضع لأغراض فنيّة، ولا علاقة له

بمكانة المؤلف )الباحث( وشهرته.

zz تدفع المجلة مكافأة مالية لكل بحث يُنشر في المجلة، وتعُلِم المؤلف بقيمتها أو طريقة

احتسابها مسبّقاً.

zz:المراسات ترسل باسم رئيس التحرير: الدكتور محمد مرتضى على العناوين التالية

 eitiqad.magazine@gmail.com :رقم الهاتف: 009613821638 أو على البريد الإلكتروني

قواعــد النشــر فــي مجلـــة »                         «



خُلُقيَّات النشر

دليل المقوّمين

zz.تلتزم إدارة المجلة بالحفاظ على حقوق الملكية الفكرية للمؤلفين

zz تلتزم إدارة المجلة بمراعاة مبدأ عدم التمييز على أساس العِرق أو الجنس، بل الالتزام

التفكير العلمي ومناهجه، ولغته في عرض وتقديم الأفكار والاتجاهات  بقواعد 

والموضوعات ومناقشتها أو تحليلها.

zz تلتزم إدارة المجلة بعدم الإفصاح عن أسماء المقوّمين )المحُكمين( للمؤلفين، كذلك

تلتزم في الوقت نفسه بعدم الإفصاح عن أسماء المؤلفين للمقوّمين ويبقى هذا الأمر 

على نحو سري عند رئيس ومدير التحرير فقط.

zz.احترام حقوق الملكية الفكرية للبحوث المترجمة

zz.يشُترط أن يكون البحث متوافقاً مع معايير الأمانة العلمية وأخلاقيات البحث العلمي

zz ،يشترط ألا يكون البحث المرسل للنشر في المجلة منشوراً سابقاً في مجلة أو في كتاب

أو مستلاً من رسالة أو أطروحة، وألا يكون مرسلاً إلى مجلة أخرى في الوقت نفسه.

zz  إن المهمة الرئيسة للمقوّم العلمي للبحوث المرسلة للنشر، هي أن يقرأ البحث الذي يقع

ضمن تخصصه العلمي بعناية فائقة، وتقويمه وفق رؤية ومنظور علمي وأكاديمي لا يخضع 

لأية أهواء شخصية، ويقوم بتثبيت ملاحظاته البنّاءة والصادقة بشأن البحث المرسل إليه.

zz قبل البدء بعملية التقويم يتأكد المقوّم إذا ما كان البحث المرسل إليه يقع ضمن تخصصه

العلمي أم لا، فإن كان البحث ضمن تخصصه العلمي فعليه تقدير كونه يمتلك الوقت 

الكافي لإتمام عملية التقويم، ذلك أنَّ عملية التقويم يجب ألا تتجاوز )15( يوماً.

zz بعد موافقة المقوّم على إجراء عملية التقويم وإتمامها في المدة المحددة يلتزم بإجراء

عملية التقويم على وفق المحددات الآتية:

أ تحديد درجة الأمانة العلمية للبحث.	.

تحديد درجة مطابقة عنوان البحث لمحتواه.	.ب

ج تحديد درجة وضوح ملخص البحث.	.



د تحديد درجة إيضاح مقدمة البحث لفكرة البحث.	.

ه تحديد درجة تناسب العناوين الفرعية وترابطها.	.

و تحديد درجة المستوى العلمي للبحث.	.

ز تحديد درجة المستوى اللغوي والأدبي.	.

ح تحديد درجة قيمة المصادر ودقة الاعتماد عليها.	.

ط تحديد درجة أهمية البحث وأصالته من حيث الآلية والنتائج.	.

ي تحديد درجة حجم البحث.	.

ك تحديد درجة صلاحية البحث للنشر.	.

ل يحدد المقوّم بشكل دقيق الفقرات التي تحتاج إلى تعديل من المؤلف.	.

zz.يحدد المقوّم أسباب الرفض في حال قرر عدم صلاحية البحث للنشر

zz.تجري عملية التقويم على نحو سري

zz.يتم تبليغ رئيس التحرير في حال أراد المقوّم الأول مناقشة البحث مع المقوّم الثاني

zz ترسل ملاحظات المقوّم العلمي إلى رئيس التحرير لإرسالها إلى المؤلف في حال وجود

ملاحظات على البحث؛ لكي يأخذ المؤلف بها للموافقة على النشر، من دون أن يعرف 

المقوّم من هو المؤلف، ولا أن يعرف المؤلف من هو المقوّم.

zz.تعتمد ملاحظات المقوّمين وتوصياتهم في قرار اعتماد نشر البحث من عدمه

zz يجب أن يكون البحث جديداً في طرحه، ولم يسبق لأحد أن تناول الموضوع بالآلية

نفسها ووصل إلى النتائج نفسها، وأن يتسم بالعمق والتحليل والنقد.

zz يجب أن تكون لغة البحث خالية من الأخطاء اللغوية والطباعية، وأن تراعى في كتابتها

علامات الترقيم.

zz.المعلومات الواردة في البحث يجب أن تكون موثقة من خلال المصادر والمراجع العلمية الدقيقة

دليل المؤلفين



zz.على المؤلف مراعاة أن تكون عدد كلمات بحثه تتراوح ما بين )4500( إلى )5500( كلمة

zz.)Plagiarism Check X( سيتم استعمال برنامج فحص نسبة الاستلال

zz سيعرض البحث على برنامج الاستلال قبل تحويله للتقويم، وسيرفض البحث إذا

تجاوزت نسبة الاستلال النسبة المقبولة عالمياً )%25(.

zz في تسجيل الهوامش المرتبطة بالحواشي المرجعية، فإن الكاتب سيستعمل نظام )شيكاغو

المعدل(، ويدُرج الهوامش في أسفل الصفحة )Footnote(  عبر الإدراج التلقائي.

  مثال على نظام شيكاغو المعدّل:

في حال التوثيق من كتاب: اسم المؤلف: عنوان الكتاب، ذكر الجزء أو المجلد، ��

رقم الصفحة.

في حال التوثيق من مجلة: اسم كاتب البحث أو المقال: عنوان البحث، اسم ��

المجلة، العدد، رقم الصفحة.

في حال التوثيق من كتاب جماعي: اسم كاتب مع عبارة وآخرون: عنوان الكتاب ��

أو البحث، رقم الصفحة.

في حال التوثيق من رسالة أو أطروحة: اسم الباحث: عنوان الرسالة أو الأطروحة، ��

الجامعة والكلية، رقم الصفحة.

توثقّ الآيات في المتن عقب النص القرآني مباشرة بذكر السورة متبوعة بنقطتين ثم ��

رقم الآية داخل حاصرتين، هكذا: ]الإنسان: 25[.

الآيات القرآنية تدرج محرّكة وفق التشكيل القرآني، وتوضع بيم مقوسين خاصين، ��

ٰـنِ الرَّحِيمِ﴾. َ هكذا: ﴿بسِْمِ اللَّـهِ الرَّحْم

ملاحظة: ما تم ذكره في أعلاه من مصادر إن كانت إلكترونية فيتم إدراج الرابط بعد رقم الصفحة 

في الأسفل.

zz يُدرج في نهاية البحث ثبت بالمصادر والمراجع، وفق ما ذكرنا أعلاه مع اضافة باقي

التفاصيل المرتبطة به: دار النشر، مكان النشر، تاريخ النشر، رقم الطبعة.

zz ( بحجم )14( فيSimplified Arabic( يستعمل الكاتب في بحثه باللغة العربية خط



المتن، ونفس الخط بحجم )12( في الهامش.

zz ،( بحجم )14( في المتنTimes New Roman( أما باللغة الإنجليزية فيستعمل

وبحجم )12( في الهامش.

  يكتب في الصفحة الأولى الآتي:

عنوان البحث باللغة العربية.��

اسم المؤلف باللغة العربية )إذا كان عربيا(، مع إدراج حاشية سفلية يذكر فيها: ��

جنسيته، توصيفه العلمي، الدرجة العلمية والشهادة، وجهة الانتساب )الجامعة، 

الكلية(، أو )المؤسسة البحثية(.

ملخص للبحث باللغة العربية على ألا يتجاوز الملخص الواحد )100( كلمة.��

الكلمات المفتاحية على ألا تتجاوز )7( كلمات.��

تقوم المجلة بإجراء ترجمة الملخصات إلى اللغات التي تراها مناسبة.��



تعهد حقوق الملكية

أنا الموقع أدناه المؤلف )الباحث(: ..............................................................

صاحب البحث الموسوم بـ: .......................................................................................

...........................................................................................

أتعهد بنقل حقوق الطبع والنشر والتوزيع إلى مجلة )إعتقاد( ومركز براثا للدراسات والبحوث.

التاريخ:

التوقيع:

تعهد الملكية الفكرية

أنا الموقع أدناه المؤلف )الباحث(: ..............................................................

صاحب البحث الموسوم بـ: .......................................................................................

...........................................................................................

أتعهد بأن البحث الذي أنجزته لم يتم نشره أو تقديمه للنشر إلى مجلة أخرى، سواء أكانت 

داخل لبنان أو العراق أو أي دولة أخرى، وأرغب بنشره في مجلة )إعتقاد(.

التاريخ:

التوقيع:



المحتويات

مفتتح

المحور

51

29

فِ
َ
ر
َّ
ا للت

ً
جسِيد

َ
صفِهِ ت

َ
 بِو

ُّ
اخِي

َ
ن
َ
 الم

ُ
ر
ُّ
ي
َ
غ

َّ
الت

ها؟
ُ
ةِ أم خليفت

َ
 الطبيع

ُ
 سيد

ُ
ان

َ
الإنس

الشيخ شادي علي

ة
َّ
ة الديني

َّ
ةِ البيئيةِ والروحاني

َّ
 العلماني

َ
 بين

ُ
البيئة

أ.د. محمد بن علي

81

قي مع الطبيعةِ
ُ
ل
ُ
 الخ

ُ
قد

َ
الع

د. لينا حميدوش

حين تفقد الأخلاق غايتها

د.محمد محمود مرتضى

رمضان خلف محمد رسلان

15

107



 دراسات وأبحاث

قراءة في كتاب

ة
َّ
 والعدالة البيئي

ُّ
وي

َ
هد

َ
 الم

ُ
شروع

َ
الم

ة
َّ
ة الغربي

َّ
 المادي

ُ
)الأفغاني( ونقد

ُ
ة
َ
ئ
ْ
البِي

َ
 و

ُ
م

َا
ل

ْ
الِإس

د. محمود كيشانه

السيد هشام حسن مرتضى

لينا السقر

155

185

131





15

العدد 10

يصعب تصوُّر الأزمة البيئيَّة المعاصرة على أنَّها مجردّ اختلال في توازنات الطبيعة أو ندرة في 

الموارد؛ إذ غدت علامة كاش��فة عن خلل أعمق في تصوّر الإنس��ان للوجود، وفي الكيفيَّة التي 

أع��اد بها تعريف علاقته بالخالق والعالم من حول��ه. فطريقة النظر إلى الطبيعة هي امتداد مباشر 

للتصوّر العقدي والمعرفي الذي يحدّد موقع الإنسان، وحدود فعله، ومعنى حضوره في الكون.

وقد أس��هم المس��ار الفكري الحديث، عبر فصله المتدرّج بين الدين والع��الم الطبيعي، في 

تحويل البيئة إلى مس��ألة تقنية خالصة، تدُار بأدوات العلم والاقتصاد، وتفُصل عن سؤال الغاية. 

وبهذا الانفصال، جرى تفريغ الطبيعة من بعُدها القِيمي، وأقُصي السؤال الخُلقُي المتعالي لصالح 

منطق التدبير والسيطرة، بدل منطق الأمانة والمسؤولية.

من هنا، نقارب الإشكال البيئي بوصفه أزمة في التصوّر العقدي قبل أن يكون أزمة في الموارد 

أو السياسات. فإعادة التفكير في علاقة الإنسان بالطبيعة تفضي، في جوهرها، إلى إعادة مساءلة 

الأس��س المعرفية واللاهوتية التي حكمت فه��م العالم، وفتحت الطريق أم��ام نمط من العلاقة 

المنقطعة عن الغاية.

حين تفقد الأخلاق غايتها: 
نقد الأسس الميتافيزيقية للخطاب البيئي الحديث

د.محمد محمود مرتضى

رئيس التحرير

مفتتح



بِيْعَة16ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

: الطبيعة في الميتافيزيقا الغربية الحديثة  أوًَّال

يمثلّ التحوّل الذي عرفته الميتافيزيقا الغربية الحديثة في فهم الطبيعة أحد أخطر الانعطافات 

المعرفية التي أسهمت في إعادة تش��كيل علاقة الإنسان بالعالم. فهذا التحوّل مثلّ، في جوهره، 

انقلابً��ا في التصوّر الوجودي نفس��ه؛ أعني انق�الب نقل الطبيعة من كونها مجاًال دالًّا مش��حوناً 

بالمعنى والغاي��ة، إلى كونها نظامًا مغلقًا محكومًا بالصدفة وال�ضرورة، لا يحيل إلى ما يتجاوز 

ذاته، ولا يس��تدعي س��ؤال الخلق أو الحكمة. وم��ن هنا، فإنَّ الأزمة البيئيَّ��ة المعاصرة لا يمكن 

فصله��ا عن هذا التحوّل الميتافيزيق��ي العميق، الذي أعاد تعريف الوج��ود الطبيعي خارج أفق 

الدلالة والقداسة.

ر أم في  في الأطر الفلس��فيَّة واللاهوتيَّة الس��ابقة على الحداثة، سواء في الفكر اليوناني المتأخِّ

الفلسفات الدينيَّة، كانت الطبيعة تفُهم ضمن نظام كوني ذي معنى. لم يكن العالم الطبيعي مجرَّد 

ع للأش��ياء، بقدر ما كان كياناً منظَّمًا تحكمه غاية، وتربطه علاقة س��ببيَّة مفتوحة على العلةّ  تجمُّ

ا قائم بغيره ومشير إليه. ومن ثمَّ، كانت  الأولى. فالكون، في هذا التصوّر، ليس مكتفيًا بذاته، وإَّمن

دراس��ة الطبيعة، في عمقها، فعل تأمّل في النظام الكوني. هذا الفهم جعل الطبيعة حقًال للمعرفة 

الخُلقُيَّة والروحيَّة بقدر ما هو مجال للمعرفة العقلية.

لكنَّ الميتافيزيقا الغربيَّة الحديثة قامت، منذ بداياتها، على تفكيك هذا الأفق الغائي. فقد أعُيد 

ة، خاضعة لقوانين صارمة، تعمل وفق انتظام داخلي لا يحتاج  تعريف الطبيعة بوصفها مادة ممتدَّ

إلى إحال��ة على غاي��ة أو حكمة متعالية. وبذلك، جرى نزع الطابع ال��دلالي عن العالم الطبيعي، 

لصالح تصوُّر يقوم على الاكتفاء السببي؛ حيث كل ظاهرة تفُسَّر من داخل النظام نفسه، دون حاجة 

إلى ما يتجاوزه. هذا التحوّل كان يحمل في طيّاته إعادة صياغة شاملة للعلاقة بين الإنسان والعالم.

إن نزع الغائيَّة من الطبيعة أدّى بالضرورة إلى إعادة تعريف العليَّّة. فبعد أن كانت العلةّ تتجاوز 

مجردّ التفس�ري الميكانيكي لتفتح على سؤال الحكمة والغاية، جرى اختزالها في علاقات سببية 

ء، لا تحمل أي بعُد قِيم��ي أو دلالي. ومع هذا التحوّل، لم يع��د للعالم الطبيعي أي معنى  ص�ّا�مّ

يتجاوز كونه موضوعًا للفحص والتجريب، ولم يعد الإنس��ان مدع��وًا إلى الوقوف أمام الطبيعة 

ا بوصفها موضوعًا للسيطرة والتحكّم. بوصفها مجاًال للمساءلة الخُلقُية، وإَّمن



17

العدد 10

هذا التحوّل المعرفي كان له أثر مباشر في إعادة بناء صورة الإنسان نفسه. فالإنسان، الذي كان 

يفُهم على أنه كائنًا مندرجًا في نظام كوني أوس��ع، أصبح ينُظر إليه بوصفه ذاتاً مستقلَّة، تقف في 

مواجهة الطبيعة لا في قلبها. ومع انفصال الذات عن العالم، نش��أت علاقة قائمة على التشييء؛ 

حيث تحوّلت الطبيعة إلى »موضوع« في مقابل »ذات« عارفة ومتحكّمة. ومن هنا، لم يعد السؤال 

عن حدود الفعل الإنس��اني مطروحًا بوصفه سؤاًال خُلقُيًّا، بقدر ما أضحى مرتبطاً بحدود القدرة 

التقنيَّة فقط. فما يمكن فعله علميًّا، صار مشروعًا فعله خُلقُيًّا، ما دام العالم الطبيعي قد جُردّ من 

أي قداسة أو دلالة متعالية.

م.  في هذا الس��ياق، مهّد التحوّل الميتافيزيقي الحديث لشرعنة الاستغلال باسم العلم والتقدُّ

فح�ني ينُظر إلى الطبيعة ع�ىل أنَّها نظام بلا غاية، يصبح إخضاعها فع�ًا�لً عقلانيًّا لا يثير أي قلق 

م، في هذا الإطار، بوصفها دليًال على نضج العقل الإنساني  خُلقُي بل إنَّ السيطرة على الطبيعة تقُدَّ

م ارتباطاً وثيقًا بقدرة الإنس��ان على  وتحرّره من الأوهام الميتافيزيقية. وهكذا، ارتبط مفهوم التقدُّ

إخضاع العالم الطبيعي، لا بقدرته على العيش في انسجام معه. فتحوّل العلم من أداة لفهم النظام 

الكوني إلى وسيلة لإعادة تشكيله وفق رغبات الإنسان وحاجاته المتنامية.

إن خطورة هذا المسار تكمن في الأساس الفلسفي الذي يمنحه مشروعيَّته. فحين تفُهم الطبيعة 

بوصفها صامتة، بلا معنى ولا غاية، تصبح كل أش��كال الاستنزاف قابلة للتبرير، ما دامت تخدم 

م. وم��ن هنا، فإنَّ أيَّ محاولة لمعالجة الإش��كال البيئي من داخل هذا الأفق  منط��ق النموّ والتقدُّ

الميتافيزيقي ستبقى عاجزة عن بلوغ الجذور الحقيقيَّة للأزمة.

إنَّ استعادة السؤال البيئي، تقتضي مساءلة هذا التحوّل الميتافيزيقي من أساسه. فقبل البحث 

في سياس��ات الحماية أو تقنيَّات الاس��تدامة، لا بدَّ من إعادة النظ��ر في التصوّر الذي حكم فهم 

الطبيعة والإنس��ان معًا؛ إذ لا يمكن بن��اء أخلاق بيئيَّة فاعلة في إطار رؤي��ة تنفي الغاية، وتقِّيص 

الخلق، وتختزل العالم في انتظام سببي مغلق. 

ثانيًا: قصور الخُلُقيَّات البيئيَّة الغربيَّة من منظور كلامي

رغم الزخم الذي عرفت��ه الخُلقُيَّات البيئيَّة في الفكر الغربي المع��اصر، فإَّن هذا الحقل، عند 

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة18ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

مس��اءلته من منظور كلامي وفلس��في دقيق، يكش��ف عن قص��ور بنيوي عميق يتج��اوز حدود 

. فالمشكلة لا تكمن في غياب الوعي  التطبيقات والسياسات إلى الأسس التي يقوم عليها أصًال

ا في الإطار الفلس��في الذي حاول��ت من خلاله هذه  البيئ��ي أو ضع��ف النوايا الإصلاحيَّة، وإَّمن

الخُلقُيَّات أن تؤسّس نفسها، وهو إطار ظلّ أسيراً لمنظومة فكريَّة فصلت الأخلاق عن الإلهيَّات، 

وقطعت الصلة بين القِيم والمعنى المتعالي.

تقوم أغلب الخُلقُيَّات البيئيَّة الغربيَّة على أحد نموذجين رئيسين: نموذج التوافق الاجتماعي، 

ونم��وذج المنفعة. ففي النموذج الأوَّل، تبُنى القِيم البيئيَّ��ة بوصفها نتيجة تعاقد أو اتفاق بشري، 

ا النموذج  د معاييره وفق ما تراه الجماعة مناس��بًا لحماية مصالحها واستمرار نمط عيشها. أمَّ تحُدَّ

الثاني، فيربط القِيمة الخُلقُيَّة بالفعل بقدر ما يحقّقه من منفعة، سواء للإنسان الفرد أم للمجتمع أم 

حتى للنظام البيئي بوصفه شرطاً لاستدامة الحياة البشريَّة. ورغم الاختلافات الظاهرة بين هذين 

النموذجين، فإنهما يشتركان في نقطة جوهريَّة واحدة وهي أنّ كليهما يؤسّس الأخلاق داخل أفق 

إنساني مغلق، لا يستند إلى مرجعيَّة متعالية تتجاوز الإرادة البشريَّة.

م��ن منظار كلامي، يكمن الخلل الأس��اس في هذا التأس��يس في أنَّ الأخ�الق، حين تخُتزل 

في التواف��ق أو المنفعة، تفقد طابعها المعياري الثابت، وتتحوَّل إلى منظومة نس��بيَّة قابلة لإعادة 

الصياغة بحسب تبدّل المصالح والظروف. فالتوافق الاجتماعي، مهما بدا عقلانيًّا، يظلّ مشروطاً 

بموازين القوى، وبما تفرضه المصالح الاقتصاديَّة والسياس��يَّة السائدة. وما يعُدّ اليوم قيمة بيئيَّة 

��ا المنفعة، فإنها -بحكم  عُليا، يمك��ن أن يعُاد تعريفه غدًا بوصف��ه عائقًا أمام النموّ أو التقدّم. أمَّ

طبيعتها- عاجزة عن تقديم مبدأ خُلقُي ملزم؛ لأنَّها تقُاس دائماً بميزان الربح والخسارة، لا بميزان 

الحقّ والواجب.

إنَّ غياب المرجعيَّة المتعالية في هذه المقاربات لا يمثلّ نقصًا جزئيًّا يمكن تداركه بإضافة بعض 

ا يش��كّل نقطة ضعف بنيويَّة في صلب التصوُّر الخُلقُي نفسه. فحين تفُصل الأخلاق  القِيم، وإَّمن

عن الإلهيَّات، تنُتزع منها قدرتها على الإلزام الداخلي العميق، وتتحوَّل إلى منظومة إرش��اديَّة أو 

تنظيميَّ��ة، لا إلى التزام وجودي. وبذلك، تصبح الأخلاق البيئيَّة أش��به بمجموعة توصيات قابلة 

للتعليق أو التجاوز متى تعارضت مع المصالح الكبرى، لا ميثاقاً خُلقُيًّا يحُاسَ��ب الإنس��ان على 



19

العدد 10

خرقه بوصفه خرقاً لمعنى وجوده.

ع�ىل أنَّ��ه لا يمكن فهم الإل��زام الخُلقُي إلا في ضوء تصوُّر ش��امل للوجود، يدُرج الإنس��ان 

والطبيع��ة معًا ضم��ن نظام خَلقي ذي غاية. فالأخلاق، في هذا الأف��ق، هي امتداد مباشر لعلاقة 

الإنس��ان بالخالق، وتجس��يد لموقعه التكليفي في العالم. أما حين يلُغى هذا البُعد، فإنَّ السؤال 

الخُلقُي يفقد جذره الأعمق، ويتحوّل إلى مس��ألة تدبيريَّة محكومة بحس��ابات المصلحة الآنيَّة. 

وهذا ما يفسّر هشاش��ة الالتزام البيئي في المجتمع��ات الحديثة، رغم الخطاب الخُلقُي الكثيف 

الذي يحيط به.

يظهر هذا القصور بوضوح حين تخُتبر الخُلقُيَّات البيئيَّة الغربيَّة في لحظات التعارض الحادّ بين 

البيئة والاقتصاد. ففي مثل هذه اللحظات، تتقدّم غالبًا اعتبارات النموّ، والأمن الطاقي، والمنافسة 

الاقتصادية، على أي التزام خُلقُي طويل المدى تجاه الطبيعة. وليس ذلك ناتجًا عن نفاق خُلقُي 

أو ضعف إرادة فحس��ب، بقدر ما يمثِّل غياب أس��اس معياري قادر على فرض حدود غير قابلة 

للتجاوز. فحين تكون الطبيعة ذات قيمة بقدر ما تنفع الإنس��ان، فإنَّ قيمتها تتراجع تلقائيًّا عندما 

تصُوَّر بوصفها عائقًا أمام مصالحه.

إنَّ هذا النمط من الخُلقُيَّات، بحكم انفصاله عن الإلهيَّات، يعيد إنتاج المركزيَّة الإنسانيَّة التي 

نح الطبيع��ة أو الكائنات غير البشرية نوعًا من »الحقوق«،  كان يفُ�رتض به نقدها. فحتى حين تُم

فإنَّ هذه الحقوق تبُرَّر في الغالب بكونها شرطاً لاستمرار الحياة البشريَّة أو رفاهيَّتها، لا بوصفها 

كياناً له قيمة ذاتية مس��تمدّة من انتمائه إلى نظام خَلقي أوسع. وهكذا، تبقى الطبيعة أسيرة منطق 

الأداتية وإنْ بلغُة خُلقُية أكثر تهذيباً.

من هنا، نفهم أنّ الأخلاق لا تس��تعيد قدرتها الإلزامية إلا حين تعُاد إلى أصلها الوجودي، أي 

ا تج��لٍّ لإرادة إلهيَّة تنظِّم العلاقة  إلى علاقته��ا بالإلهيَّات. فالأخلاق ليس��ت قانوناً وضعيًّا، وإَّمن

بين الإنسان والعالم. وحين يدُرج السلوك البيئي ضمن هذا الأفق، يتحوَّل من خيار خُلقُي قابل 

للتفاوض إلى واجب مرتبط بالأمانة والاستخلاف. 

إنَّ قصور الخُلقُيَّات البيئيَّة الغربيَّة لا يعني إنكار ما فتحته من نقاشات، لكنَّه يكشف حدودها 

النهائيَّة ما دامت تتحرَّك داخل أفق فلس��في يفصل الأخلاق عن الغيب، والقِيم عن الغاية. ومن 

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة20ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

هنا، فإنَّ تجاوز هذا القصور لا يحصل إلا عبر إعادة تأس��يس السؤال الخُلقُي نفسه على أساس 

عق��دي ومعرفي مختلف. فالأزمة البيئيَّة، في عمقها، هي أزمة في مصدر الإلزام، وفي المرجعيَّة 

التي تمنح الفعل معناه وضرورته.

ثالثًا: الإنسان والطبيعة في فلسفة الدين الإسلامية 

س فلسفة الدين الإس�الميَّة العلاقة بين الإنس��ان والطبيعة على قاعدة ميتافيزيقيَّة مغايرة  تؤسِّ

جذريًّا للتص��وّرات الحديثة التي فصلت العالم عن الخلق، والوج��ود عن الغاية. فالطبيعة، في 

ا  الرؤية الإسلاميَّة، ليست معطىً مس��تقًّال بذاته، ولا نظامًا مغلقًا يعمل وفق ضرورة عمياء، وإَّمن

هي جزء من فعل الخلق الإلهي المس��تمرّ، ومن ثمَّ فهي مندرجة ضمن أفق المعنى، لا خارجه. 

وهذا التأصيل يضع العلاقة بين الإنس��ان والعالم الطبيعي في س��ياق عقدي شامل، يسمح بفهم 

البيئة باعتبارها مكوّناً من مكوّنات النظام الخَلقي الذي يحدّد موقع الإنسان، ويضبط حدود فعله، 

ويحمّله مسؤوليَّة خُلقُيَّة تتجاوز المنفعة الآنيَّة.

ينطلق ه��ذا التصوّر من مبدأ الخلق الإلهي بوصفه الأس��اس الأوَّل لفه��م الطبيعة. فالكون، 

بم��ا فيه من كائنات ونظُم، ليس قديمًا بذاته ولا قائماً بنفس��ه، بل هو مخلوق لله، وقائم بإرادته، 

وخاضع لحكمته. وهذا المعنى يغّري جذريًّا طبيعة العلاقة المعرفيَّة والخُلقُيَّة مع العالم؛ إذ لا تعود 

ا تصبح كياناً ذا وضع وجودي محدّد: مخلوق،  الطبيعة شيئاً صامتاً متاحًا للتصرفّ المطلق، وإَّمن

ومرتبط بالخالق، ومندرج في نظام مقصود. ومن هنا، فإنَّ التعامل مع الطبيعة لا يمكن أن يكون 

تعامًال تقنيًّا محضًا؛ لأنَّ كلَّ فعل فيها هو، في العمق، تصرفّ في مجال من مجالات الخلق.

ه��ذا الفهم للخلق يقطع مع النزعة التي تفصل بين الإلهيَّات والطبيعيَّات، ويعيد وصل العلم 

بالعقي��دة دون أن يلُغِي اس��تقلاليَّة البحث العلم��ي أو قوانينه. فالقوان�ني الطبيعية، في المنظور 

الإسلامي الفلس��في، لا تنُكر ولا تهُمَّش، لكنَّها تفُهم بوصفها سُ��ننًا إلهيَّة، لا بدائل عن الإرادة 

الإلهيَّ��ة ولا نفيًا للغائيَّة. وبذلك، تبق��ى الطبيعة مجاًال للبحث والمعرف��ة، لكنَّها لا تتحوَّل إلى 

فض��اء مفرغ م��ن الدلالة، ولا إلى مادة متروكة لإرادة الإنس��ان المنفلتة. وهذا ما يجعل فلس��فة 

الدين الإس�المية قادرة على تقديم تأصيل خُلقُي للعلاقة مع الطبيعة دون الوقوع في تعارض مع 



21

العدد 10

المعرفة العلميَّة.

ضمن ه��ذا الإطار، ي�ربز مفهوم الاس��تخلاف بوصفه أح��د المفاتيح المركزيَّ��ة لفهم موقع 

الإنس��ان في العالم. فالإنس��ان، في الرؤية الإسلامية، ليس س��يّد الطبيعة ولا مالكها، بل خليفة 

فيها. والاس��تخلاف هنا يفُهم بوصفه موقعًا تكليفيًّا مشروطاً بالمس��ؤوليَّة والمحاسبة. فالخليفة 

ا يلتزم بضوابط الأمانة والعدل  لا يتصرفّ باس��م ذاته، ولا يملك حق الإفساد أو الاستنزاف وإَّمن

باسم من استخلفه.

هذا الفهم يختلف جذرياً عن التصورات التي جعلت الإنس��ان مرك��ز الكون وغاية الوجود، 

ومنحته حق الهيمنة المطلقة على الطبيعة. ففي علم الكلام، ينُظر إلى الإنسان بوصفه كائنًا مكلفًّا، 

لا كائنًا متعاليًا على النظام الكوني، ومكانته تسُتمد من تحمّله للأمانة. ومن هنا، فإنَّ العلاقة مع 

الطبيعة هي علاقة اختبار خُلقُي: كيف يتصرفّ الإنسان في ما وُضع بين يديه؟ وكيف يوازن بين 

حاجاته ومقتضيات العدل في النظام الخَلقي؟

هذا التصوُّر يفضي إلى إعادة تعريف جوهر الأزمة البيئيَّة. فالمش��كلة، من منظور إس�المي، 

غ الاستخلاف  تكمن في اختلال العلاقة التكليفية بين الإنسان والعالم. حين ينُسى الخلق، ويفُرَّ

م��ن مضمونه، وتخُتزل الأمانة في خطاب خُلقُي عام بلا إلزام، تتحوَّل الطبيعة إلى مجال مفتوح 

للاستنزاف. وبذلك، تصبح الأزمة البيئيَّة مظهراً من مظاهر الأزمة العقديَّة، لا قضيَّة منفصلة عنها.

يتيح هذا التأصيل الفلسفي تجاوز الثنائيَّة الزائفة بين الإنسان والطبيعة. فبدل أن تصُوَّر العلاقة 

بوصفه��ا صراعًا بين ذات عارفة وموضوع خاضع، يعُاد بناؤها بوصفها علاقة اندراج داخل نظام 

واحد، يكون الإنسان فيه جزءًا مسؤوًال لا مركزاً مطلقًا. وهذا الفهم لا ينفي خصوصيَّة الإنسان، 

لكنَّه يقيّدها بسياقها الخَلقي، ويمنع تحوّلها إلى ذريعة للهيمنة.

رابعًا: الأخلاق البيئيَّة في الإسلام امتداد للتوحيد

لا يمكن فهم الأخلاق البيئيَّة في الإسلام بوصفها منظومة مستقلَّة أو حقًال خُلقُيًّا جزئيًّا أضُيف 

ا ه��ي، في جوهرها، امتداد مباشر لمركزيَّ��ة التوحيد بوصفه  لاحقً��ا إلى بنية دينيَّة مكتملة، وإَّمن

الإطار الناظم لكلّ تصوّر إس�المي للوجود. فالتوحيد لا يقتصر على إثبات وحدانيَّة الخالق في 

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة22ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

��س لوحدة شاملة للنظام الكوني؛ حيث تتكامل العلاقة بين الله،  بعُدها العقديّ المجرَّد بل يؤسِّ

والإنس��ان، والعالم ضمن بنية واح��دة ذات معنى. ومن هذا المنطلق، تنب��ع الأخلاق البيئيَّة في 

��د، لا مجاًال منفصًال أو محايدًا عن  الإس�الم من فهم كوني يرى في الطبيعة جزءًا من نظام موحَّ

القِيم والغايات.

ا للعالم الطبيعي، يغاير جذريًّا التصوُّرات التي فصلت  رًا خاصًّ إنَّ مركزيَّة التوحيد تفرض تصوُّ

ب�ني الإلهيَّات والطبيعيَّ��ات. ففي الرؤية التوحيديَّة، يفُهم الكون بوصف��ه نظامًا متكامًال يخضع 

ا تعني  لإرادة واحدة وحكمة واحدة. وهذه الوحدة لا تعني التطابق بين الخالق والمخلوق، وإَّمن

انس��جام النظام الكوني وتكامله تح��ت مرجعيَّة إلهيَّة واحدة. من هنا، تك��ون الطبيعة تجليّاً من 

ا من التعامل،  تجليات النظام الذي يعّرب عن حكمة الخالق، ويس��تدعي من الإنسان نمطاً خاصًّ

قوامه الاحترام والمسؤوليَّة لا السيطرة المطلقة.

ا من إدراك  ضمن هذا الأفق، لا تسُ��تمد الأخلاق البيئيَّة من اعتبارات نفعيَّ��ة أو تعاقديَّة، وإَّمن

وحدة النظام الكوني وما يقتضيه من انس��جام في الفعل الإنس��اني. فحين يكون الخالق واحدًا، 

والنظ��ام واحدًا، فإنَّ أي اختلال يحدثه الإنس��ان في هذا النظام يفُه��م بوصفه إخلاًال بمقتضى 

التوحيد نفسه. وهكذا، تتحوَّل الأخلاق البيئيَّة إلى بعُد عقدي أصيل؛ لأنَّ العبث بالنظام الكوني 

هو، في عمقه، عبث بالعلاقة الصحيحة مع الخالق.

ويتج�ّى�لّ هذا المعنى بوضوح في مفهوم الميزان، الذي يش��كّل أحد المفاتيح المركزيَّة لفهم 

الأخلاق البيئيَّة في الإسلام. فالميزان مبدأ كوني يحكم انتظام العالم وتوازنه. فالعالم، في التصوُّر 

الإس�المي، قائم على توازن دقيق، لا يقوم بذاته ولا يستمرّ تلقائيًّا، بل هو تعبير عن حكمة إلهية 

. ومن ثمَّ، فإنَّ أي إخلال بهذا الميزان، س��واء في الطبيعة أم في  أودعت في الخلق نظامًا متكامًال

العلاقات الإنسانية، يعُدّ خروجًا عن مقتضى هذا النظام، لا مجرَّد خطأ في التدبير.

إنَّ إدراك الميزان بوصفه مبدأ كونيًّا يغّري جذريًّا طريقة التعامل مع البيئة. فالحفاظ على التوازن 

البيئي يصبح التزامًا خُلقُيًّا نابعًا من احترام النظام الذي أقُيم عليه الوجود. وبهذا، تصبح الاستدامة 

ضرورة خُلقُيَّة مرتبطة بحفظ التوازن الذي به قوام العالم. فالإنسان، بوصفه كائنًا مكلفًّا، مطالب 

بأن يراعي هذا الميزان في فعله؛ لأنَّه جزء من الوفاء بالعهد التوحيدي.



23

العدد 10

ويقترن مفهوم الميزان بمفهوم الفساد، الذي يشكّل في الرؤية الإسلاميَّة توصيفًا دقيقًا لما يطرأ 

على النظام الكوني حين يخُرق هذا التوازن. فالفساد، في هذا السياق، يفُهم بوصفه نتيجة مباشرة 

لانفصال الفعل الإنس��اني عن مقتضى التوحيد. فالفس��اد هو الوجه الآخر لاختلال العلاقة بين 

الإنس��ان والنظام الكوني، وهو تعبير عن انحراف في التصوّر قبل أن يكون خلًال في الممارسة. 

وعليه، فإنَّ الإفساد في الأرض هي مشكلة خُلقُيَّة عميقة تتعلَّق بكيفيَّة فهم الإنسان لدوره وموقعه 

في الوجود.

هذا الفهم يجعل الفساد البيئي علامة على أزمة أعمق في الوعي العقدي. فحين يخُتزل العالم 

في كونه مادة للاستغلال، ويفُصل عن بعُده الغائي، يصبح الإفساد نتيجة منطقيَّة لا انحرافاً طارئاً. 

أما في الرؤية التوحيديَّة، فإنَّ الإفس��اد يفُهم بوصفه خروجًا عن مقتضى الأمانة والاس��تخلاف، 

وانتهاكًا للميزان الذي أقُيم عليه الوجود. ومن هنا، فإنَّ مقاومة الفساد البيئي لا تنفصل عن إعادة 

بناء الوعي العقديَّ الذي يعيد وصل الإنسان بالعالم ضمن أفق التوحيد.

ويقابل مفهوم الفساد مفهوم العمران، الذي يشكّل البُعد الإيجابي للأخلاق البيئية في الإسلام. 

فالعمران يشير إلى نمط من الفعل الإنساني المنسجم مع النظام الكوني، والقائم على الإصلاح لا 

الإفساد. فالعمران، في هذا السياق، هو فعل خُلقُي بامتياز؛ لأنهّ يفترض معرفة بالميزان، واحترامًا 

له، وس��عيًا إلى الحفاظ عليه وتفعيله بدل تدميره. وبناء عليه، فإنَّ العمران المس��تدام هو مفهوم 

متجذّر في الرؤية التوحيديَّة للعالم.

إنَّ الربط بين الميزان والفس��اد والعمران يكش��ف أنَّ الاس��تدامة في المنظور الإسلامي تفُهم 

بوصفه��ا نمطاً من الوجود الإنس��اني المنضبط بقِيم التوحيد. فالاس��تدامة هنا هي نتيجة طبيعيَّة 

لعلاقة صحيحة مع العالم. وحين يكون الفعل الإنس��اني منس��جمًا م��ع مقتضيَّات الميزان، فإنَّ 

الاستدامة تتحقَّق بوصفها أثراً، لا بوصفها غاية منفصلة. أما حين يفُصل الإنسان عن هذا الأفق، 

فإنَّ كلّ محاولات الاستدامة تتحوَّل إلى إجراءات مؤقَّتة، سرعان ما تنهار أمام ضغط المصالح.

ويبلغ ه��ذا التصوّر ذروته حين تفُهم العلاقة مع الطبيعة بوصفه��ا جزءًا من العبادة، لا مجاًال 

ا تش��مل  منفصًال عنها. فالعبادة، في الرؤية الإس�الميَّة، لا تنحصر في الطقوس والش��عائر، وإَّمن

مجمل الفعل الإنس��اني حين يكون منضبطاً بإرادة الله ومقاص��ده. فالتعامل مع الطبيعة، حفظاً 

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة24ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ورعايةً وإصلاحًا، يدخل في صميم العبادة؛ لأنَّه تعبير عن الامتثال لمقتضى الاستخلاف والأمانة. 

ا بعُدٌ أصيلٌ من أبعاد التديُّن. فلا تعود الأخلاق البيئيَّة، والحالة هذه، شأناً إضافيًّا أو ثانوياً، وإَّمن

ه��ذا الفهم يقطع م��ع التصوّر الذي يحصر العب��ادة في المجال الروحي المج��رَّد، ويفصلها 

عن الواقع المادي. فحين يدُرج الس��لوك البيئيّ ضمن أفق العبادة، يتحوَّل من خيار خُلقُي قابل 

للتفاوض إلى التزام تعبّدي له بعُده العقدي. وهنا، يكون الحفاظ على الطبيعة فعًال ينبع من وعي 

ديني يرى في العالم أمانة إلهيَّة، وفي الإنسان عبدًا مسؤوًال لا مالكًا متسلِّطاً.

ة إلزاميَّة لا تتواف��ر في المقاربات التي  إنَّ إدم��اج الأخلاق البيئيَّة في بني��ة التوحيد يمنحها قوَّ

تفص��ل الأخلاق عن العقيدة. فحين يكون الفعل البيئي جزءًا من العبادة، يصبح له بعُد وجودي 

يتجاوز الحسابات الآنية، ويكتسب معنى يتَّصل بمصير الإنسان نفسه. وبهذا، تستعيد الأخلاق 

قدرته��ا على الصمود أم��ام الإغراءات والضغوط؛ لأنَّها لم تعد قائم��ة على توافق هشّ أو منفعة 

ة، بل على التزام نابع من صميم التصوُّر العقدي. متغِّري

من هنا، يمكن القول إنَّ الأخلاق البيئيَّة في الإسلام ليست »أخلاقاً مضافة« إلى خطاب ديني 

ا هي تعبير عن عمق هذا الخطاب نفسه. فهي تنبثق من التوحيد، وتتجسّد في الميزان،  قائم، وإَّمن

وتخُتبر في مقاومة الفساد، وتتحقق في العمران، وتندرج في العبادة بوصفها نمطاً شامًال للوجود. 

وفي ه��ذا التكامل، تبرز إمكانيَّة بناء رؤي��ة خُلقُيَّة بيئيَّة قادرة، نظريًّا وعمليًّا، على تجاوز القصور 

الذي انتهت إليه المقاربات الحديثة؛ لأنَّها لا تعالج البيئة بمعزل عن الإنسان، ولا الإنسان بمعزل 

ا تعيد وصل الجميع ضمن أفق واحد، هو أفق التوحيد. عن الخالق، وإَّمن

خامسًا: نحو أفق كلامي–فلسفي بديل في التفكير البيئي

يفُضي هذا المس��ار النق��دي إلى نتيجة مركزيَّة مفادها أنَّ الإش��كال البيئي المعاصر لا يمكن 

تجاوزه من داخل الأطر الفلسفيَّة الغربيَّة نفس��ها التي أسهمت في إنتاجه. فالمقاربات السائدة، 

مهما اختلفت تسمياتها، ما تزال تتحركّ ضمن أفق معرفي واحد يفصل بين الإلهيّات والطبيعيّات، 

ويعال��ج الخلل البيئ��ي بوصفه أزمة إدارة أو أخ�الق تطبيقيّة، لا بوصفه عرضً��ا لأزمة أعمق في 

التصوّر العقدي للعالم. ومن هنا، تبرز الحاجة إلى أفق بديل، لا يكتفي بنقد النموذج القائم، بل 



25

العدد 10

يعمل على إعادة تأس��يس التفكير البيئي من جذوره، عبر إدماج سؤال البيئة في قلب علم الكلام 

المعاصر وفلسفة الدين.

إنَّ إدماج س��ؤال البيئة في علم الكلام المعاصر وفلس��فة الدين يقت�يض إعادة تفعيل الوظيفة 

الأصليَّ��ة لهذه العلوم بوصفها علومًا تعُنى بتنظيم العلاقة بين الله، والإنس��ان، والعالم. فالكلام 

وفلس��فة الدين، في جوهرهما، لم يكونا يومًا علمًا دفاعيًّا محضًا ب��ل كانا إطارين نظرييّن لفهم 

الوجود في كليّته، وضبط موقع الإنسان فيه على أساس عقدي ومعرفي. لكن التحوّلات الحديثة، 

وما رافقها من انكفاء للكلام على قضايا جزئيّة أو س��جالات تاريخيّة، أسهمت في إقصاء أسئلة 

كبرى، من بينها سؤال الطبيعة والبيئة، من مجال النظر الكلامي.

إعادة إدماج البيئة في علم الكلام المعاصر تقتضي، استعادة هذا الأفق الشامل، بحيث لا ينُظر 

إلى الع��الم الطبيعي بوصفه معطىً خارجيًّا عن دائرة الاهتمام العقدي بل باعتباره جزءًا من نظام 

د فيه معنى التوحيد، ومغزى الاس��تخلاف، وحدود الفعل الإنساني. فالكلام،  الخلق الذي يتحدَّ

حين يستعيد علاقته بالطبيعيَّات، يقدّم الإطار الميتافيزيقي والخُلقُي الذي يضبط أي تفكير بيئيّ 

لاحق. وبهذا المعنى، لا تكون البيئة »موضوعًا جديدًا« لعلم الكلام بل مجاًال كاش��فًا عن مدى 

يات العصر. حيويَّة التصوُّر العقدي وقدرته على استيعاب تحدِّ

أما على مستوى فلسفة الدين، فإنَّ الحاجة لا تقلّ إلحاحًا إلى إعادة توجيه النقاش البيئي خارج 

الأطر الاختزاليَّة التي حصرته في سؤال الأخلاق المجرَّدة أو السياسات العامة. ففلسفة الدين، بما 

تملكه من أدوات تحليليَّة، قادرة على مساءلة الافتراضات الميتافيزيقيَّة التي تقف خلف الخطاب 

البيئي الحديث، س��واء تعلقّ الأمر بمفهوم الطبيعة أم بصورة الإنس��ان أم بفكرة الغاية. ومن هنا، 

يمكن لفلسفة الدين أن تلعب دورًا نقديًّا وبنائيًّا في آن واحد: نقد الأسس التي أفرغت العالم من 

دلالته، وبناء تصوّر بديل يعيد وصل القيم بالوجود.

لكن هذا المسار يقتضي تجاوز المقاربات الدفاعيَّة التي اكتفت، في كثير من الأحيان، بمحاولة 

إثبات أنَّ الإسلام »يدعم« البيئة، أو أنَّ النصوص الدينية تتضمن إشارات بيئيَّة يمكن استثمارها. 

فمث��ل هذا الخطاب، رغم أهميَّته التمهيديَّة، يظلّ أس�ري منطق ردّ الفعل، ويعالج الإش��كال من 

ا المطلوب، في هذا الس��ياق، فهو الانتقال من  مس��توى الاستشهاد لا من مس��توى التأسيس. أمَّ

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة26ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الدفاع إلى البناء، ومن التوفيق السريع إلى النقد الجذري، ومن اس��تحضار النصوص إلى إعادة 

بناء الرؤية التي تمنح هذه النصوص معناها ومداها.

إنَّ بناء أفق كلامي–فلسفي بديل في التفكير البيئي يعني، قبل كلّ شيء، إعادة تأسيس الأخلاق 

البيئيَّة على مرجعيَّة عقديَّة واضحة، لا على توافقات عابرة أو حساسيَّات ثقافيَّة متقلبّة. فالأخلاق، 

حين تنبثق من العقيدة، تفُهم بوصفها مقتضى منطقيًّا للتصوُّر الوجودي نفس��ه. ومن هنا، يكون 

السلوك البيئي نتيجة طبيعيَّة لفهم الإنسان لموقعه في نظام الخلق، ولمسؤوليَّته تجاه ما أوُكل إليه.

ه��ذا الأفق البديل لا يرفض منجزات الفك��ر البيئي المعاصر، ولا ينكر أهميَّة العلوم البيئيَّة أو 

وليَّة، لكنَّه يعيد وضعها في سياقها الصحيح. فالعلم، في هذا الإطار، أداة للفهم  السياس��ات الدَّ

والتشخيص لا مرجعيَّة للمعنى. والسياسات، مهما بلغت دقَّتها، تظلّ عاجزة عن تحقيق استدامة 

حقيقية ما لم تس��تند إلى تصور خُلقُي قادر على الصمود أم��ام إغراء المنفعة وضغط المصالح. 

��س لها، ويمنحها عمقًا  ومن هنا، فإنَّ الأفق الكلامي–الفلس��في لا ينافس هذه الحقول، بل يؤسِّ

ميتافيزيقيًّا وخُلقُيًّا تفتقر إليه في صيغها السائدة.

إنَّ م��ا يفتحه ه��ذا الملف، في نهاية المطاف، مس��ارًا لإع��ادة وصل ما فصُل ب�ني الإلهيَّات 

والطبيعيَّ��ات. فالفصل الذي رسّ��خته الحداثة كان، وقبل أي شيء آخ��ر، فصًال في بنية الوعي، 

جعل الطبيعة مجاًال بلا معنى، والدين شأناً منزوع الأثر الكوني. وإعادة الوصل هنا تعني استعادة 

وح��دة الرؤية التي ترى في العالم الطبيع��ي مجاًال لتجِّيل المعنى، وفي الدي��ن إطارًا لفهم هذا 

المعنى وتنظيم العلاقة معه.

الخاتمة: البيئة اختبار للتوحيد والمعنى

يكش��ف ما س��بق أنَّ أزمة الطبيعة لا يمكن اختزالها في اختلالات بيئية أو إخفاقات تقنية، بل 

تتجذّر، في عمقها، في تصوّر الإنس��ان لعلاقته بالل��ه والعالم. فحين يعُاد تعريف الوجود خارج 

أفق الخلق، وتفُصل الطبيعة عن معناها الغائي، يتحوَّل الفعل الإنس��اني إلى ممارسة بلا حدود، 

ويغدو الإفس��اد نتيجة منطقية لا انحرافاً عارضًا. ومن هن��ا، فإنَّ ما يبدو أزمة بيئيَّة هو في حقيقته 

أزمة في الرؤية العقديَّة والمعرفيَّة التي حكمت حضور الإنسان في الكون، وأعادت ترتيب القيم 



27

العدد 10

على نحو يفصل بين القوة والمسؤولية، وبين المعرفة والمعنى.

في هذا الس��ياق، تطُرح الأخلاق البيئيَّة الإس�المية بوصفها اس��تعادة لأف��قٍ فقُد: أفق الوجود 

والمعن��ى في إطار التوحيد. وهك��ذا، لا تنفصل الأخلاق البيئية عن جوه��ر التديُّن، ولا تخُتزل 

ا تتأسّ��س بوصفها التزامًا وجوديًّا نابعًا من فهمٍ مخصوص لموقع  في سلوكيَّات إرش��اديَّة، وإَّمن

الإنسان في الخلق.

إنَّ اس��تعادة هذا الأفق تعني إعادة وضع منجزات العلم في س��ياقها الصحيح. فالعلم يشرح 

الكيفيَّ��ات، لكنَّ��ه لا يحدّد الغايات، والسياس��ات تنظّ��م المصالح، لكنَّها لا تنُت��ج المعنى. أما 

الأخلاق، حين تنفصل عن مرجعيَّتها العقديَّة، فتفقد قدرتها على الإلزام الطويل المدى، وتغدو 

رهينة للتوافق��ات والهواجس الظرفيَّة. وفي المقابل، يمنح المنظ��ور التوحيدي للأخلاق البيئيَّة 

عمقًا يتجاوز اللحظة؛ لأنَّه يربط الفعل الإنس��اني بمس��ؤوليَّته أمام الخالق، لا بموازين المنفعة 

وحدها.

وهكذا، لا يقدّم هذا الملف أجوبة جاهزة بقدر ما يفتح أفقًا للنقاش والتأسيس. فهو دعوة إلى 

إعادة التفكير في البيئة بوصفها مرآة لأزمة أعمق في تصوّر الإنسان للوجود. ودعوة إلى أن يكون 

علم الكلام وفلسفة الدين جزءًا من هذا التفكير، لا على هامشه، وأن يساهما في بناء أخلاق بيئيَّة 

ذات جذور عقديَّة، قادرة على مواجهة التحدّي عبر إعادة تأسيس العلاقة بين الخالق، والإنسان، 

والطبيعة على أسس من المعنى والمسؤوليَّة.

صنا العدد العاشر من مجلَّة “اعتقاد” لفتح باب مناقشة علاقة الإنسان  وعلى أيّ حال، فقد خصَّ

بالطبيعة تحت عنوان “الإنسان والطبيعة: نحو أخلاق بيئيَّة مستدامة”.

ففي المحور عالج مجموعة من الأساتذة الأعلام جوانب مختلفة من علاقة الإنسان بالطبيعة، 

وهم: د. )رمضان خلف محمد رس�الن -مصر( وبحثه “الإنس��ان س��يِّد الطبيعة أم خليفتها؟ نقد 

ُ المنََاخِيُّ  الرؤية الغربيَّة في ضوء فلسفة الاستخلاف”، والشيخ )شادي علي - مصر( وبحثه “التَّغَُّري

كِ”، وأ.د. )محمد بن علي -  كِ بِالهَ�َا�لَ قةَِ الاس��تِهَْال مِيَّةٌ ِيف عََال فَِ: قِراَءَةٌ كََال بِوَصفِهِ تجَسِ��يدًا للَّرت

الجزائ��ر( وبحثه »البيئة بين العلمانية البيئية والروحانية الدينية: من خُلقُيَّات الحفظ إلى فلس��فة 

العبادة«، ثم د. )لينا حميدوش -سورية( وبحثها “ العقد الخُلقُي مع الطبيعة -قراءة فلسفيَّة إسلاميَّة 

مفتتح - حين تفقد الأخلاق غايتها



بِيْعَة28ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

في مواجهة العقد الاجتماعيّ الغربّي-”، وأخيراً كتب الس��يد )هش��ام حسن مرتضى - لبنان( عن 

»المشروع المهَدَوي والعدالة البيئيَّة: نحو رؤية كونيَّة للانسجام بين الإنسان والكون«.

ه د. )محمود كيش��انه - مصر(  وفي باب دراس��ات وبحوث، فقد وقع الاختيار على بحث أعدَّ

تحت عنوان »)الأفغاني( ونقد المادية الغربية«.

ا مراجعة كتاب، فقد اخترنا كتاب )الشيخ عبد الله جوادي آملي( عن »الإسلام والبيئة« الذي  أمَّ

تكفَّلت بعرضه الكاتبة )لينا السقر - سورية(.

إنَّنا إذ نقدّم هذا العدد، الذي نتمنَّى أنْ ينال اعجاب القراء الذين كلنّا أمل أنَّهم لن يبخلوا علينا 

بملاحظاتهم القيّمة.

 ًالوآخرًا والحمد لله أوً



29

العدد 10

ها؟  
ُ
ةِ أم خليفت

َ
 الطبيع

ُ
 سيد

ُ
ان

َ
الإنس

تِخلاف
ْ
فة الاس

َ
س

ْ
ل
َ
وءِ ف

َ
ة في ض

َّ
 الرؤيةِ الغربي

ُ
نقد

ص
ّ
    ملخ

  تناولتُ في هذا البحث قضيَّة فلس��فيَّة كانت محلَّ انش��غال كثيرٍ من الفلاسفة والمفكِّرين 

في الشرق والغرب على حدٍّ س��واء، وهي مكانة الإنسان في هذا الكون: أيَكونُ سيِّدًا عليه؟ 

أم خليف��ةً وأمينً��ا عليه؟ ومن ه��ذا التس��اؤل الجوهريّ حاول��تُ أن أقدّم إجاب��ةً من خلال 

دراس��ة القضيَّة عند مفكِّري الغرب، ومقابلة مواقفهم برؤية توحيديَّة أصيلةٍ في ضوء فلسفة 

الاستخلاف الإسلاميَّة، التي جعلت من الإنسان خليفةً على الطبيعة، بل وأمينًا عليها يحفظ 

لها قدسيِّتها ونظامها الإلهي الذي وُجدت عليه. ووفق هذه الرؤية الإسلاميَّة يصبح الإنسان 

مُكلَّفًا بمس��ؤوليَّة كبرى تتمثلّ في عمارة الأرض وإصلاحه��ا، في مقابل الرؤية الغربيَّة التي 

جعلت الإنسان سيّدًا على الطبيعة ومالكًا لها، يفعل بها ما يشاء اعتمادًا على قدراته العقليَّة.

رمضان خلف محمد رسلان)1(

الكلمات المفتاحية: 

1 -  باحث دكتوراه في الفلسفة، كليَّة الآداب، جامعة المنيا، مصر.

الإنسان، الطبيعة، الاستخلاف، الغرب، الرؤية الغربيَّة، المسؤوليَّة.



بِيْعَة30ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Human Master or Caliph of Nature?  
Critique of Western Perspective Regarding Philosophy of Caliphate

Dr. Ramadan Khalaf Mohammad Reslan(1)

  Abstract

In this research, I addressed a philosophical issue that has preoccupied 
many philosophers and thinkers in both the East and the West: The place of 
humanity in this universe: Is man to be its master? Or its caliph and trustee?  
From this fundamental question, I have attempted to provide an answer by 
studying the issue through the lens of Western thinkers and contrasting their 
perspectives with an authentic monotheistic vision in light of the Islamic 
philosophy of caliphate. This philosophy has made humanity a caliph of nature, 
even a guardian responsible for preserving its sanctity and the divine order upon 
which it was created. According to this Islamic perspective, man is entrusted with 
a great responsibility, which is to cultivate and improve the earth, in contrast to the 
Western perspective, which has made man the master and owner of nature, free 
to do with it as he pleases based on his intellectual capabilities.

Keywords:
Humanity, Nature, Caliphate, the West, Western Perspective, Responsibility.

1 -   PhD researcher in Philosophy, Faculty of Arts, Minia University, Egypt. 



31

العدد 10

مة
ّ
مقد

يَّة هذا البحث من تناوله قضيَّة ملحّة في تاريخ الفكر الفلس��في، س��واء في الشرق أم  تنبع أهمِّ

الغرب؛ إذ تناول المفكِّرون العلاقة بين الإنس��ان والطبيعة بهدف الكشف عن طبيعتها وحدودها 

وغاياته��ا. وتتأكَّ��د أهميَّة هذه القضيَّة في ظلّ ما آلت إليه رؤية الفكر الغربي جرَّاء س��يادة النزعة 

العلميَّة التي مكّنت الإنس��ان في العصر الحديث من الس��يطرة على الطبيع��ة، ومن ثمََّ تطويعها 

لخدمة أهدافه وغاياته دون وضع حدود أو اعتبارات لها، حتى س��عى بعض مفكِّري الغرب إلى 

تمكين الإنسان من فرض سيادته المطلقة على الطبيعة، وجعله سيِّدًا عليها وعلى الكون بأسره.

وفي مقابل هذه الرؤية الغربيَّة، تبرز الرؤية الإسلاميَّة الأصيلة التي تختلف اختلافاً جذريًّا عن 

رؤية المفكِّرين الغربيّين في طبيعة العلاقة بين الإنسان والطبيعة؛ إذ تنطلق من فلسفة الاستخلاف 

د  التي وضعها الله – سبحانه وتعالى – للإنسان في تعامله مع الكون وموجوداته. ومن هنا تتحدَّ

إشكاليَّة هذا البحث في محاولة عرض الرؤية الغربية لطبيعة العلاقة بين الإنسان والطبيعة، وبيان 

م��ا يعتريها من عثرات، فضًال عن وضعها في مواجهة البُعد القرآني الأصيل الذي يحقِّق التوازن 

بين الإنسان والطبيعة ويضبط حدود تفاعل الإنسان معها.

   وعليه، فإنَّ الهدف من هذا البحث هو الكشف عن ملامح الرؤية الغربيَّة في علاقة الإنسان 

بالطبيع��ة ونقدها، إلى جان��ب بيان البُعد القرآني الأصيل تجاه هذه العلاقة في ضوء اس��تخلاف 

راً له ومحافظاً على طبيعته وموجوداته التي  الله -عزّ وجلّ- للإنسان في هذا الكون، ليجعله معمِّ

سخّرها الله لخدمته بوصفها وسائل تعينه على الحياة، لا مجاًال للسيطرة المطلقة والتحكّم غير 

المنضبط، ذلك التحكّم الذي يقود – كما تشهد السنوات الأخيرة – إلى الهلاك والكوارث البيئيَّة.

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة32ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

: موقف مفكري الغرب للعلاقة بين الإنسان والطبيعة: أوًَّال

بداية نجد أن الفلس��فة السوفطائيَّة أيضا من أوائل الاتجاهات الفلسفيَّة التابعة للفكر اليوناني 

التي كرسّ��ت مركزيَّة الإنسان، حيث انتقل الاهتمام الفلسفي من البحث في الطبيعة إلى مساءلة 

القيم الإنسانيَّة، وهو ما يتجلى بوضوح - في وجهة نظري- في فلسفة بروتاجوراس )ت432ق.م( 

ومقولته الشهيرة »الإنسان مقياس كل شيء«، فهو مقياس الوجود كله، ما يعني هذا أن السوفطائيين 

كانوا اتجاهًا فلسفيًا بدائيًا عبر من خلاله عن النزعة الإنسانويَّة فى مرحلتها القديمة ؛ حيث ركزت 

كل اهتمامها على الإنس��ان فاعتبرته الأصل والأس��اس والمعيار فى الوجود كله.))) ومما سبق، 

فقد أعطي هذا الاتجاه الفلس��في القوة للإنسان بما يعني تفوقه من كل الجوانب على كل ما هو 

موجود في الطبيعة م��ن كائنات، الأمر الذي أفضى إلى تبرير تعامله معها بنظرة دونيَّة وأداتيَّة، لا 

تس��تقيم على الإطلاق مع أي تصور خُلقُي متوازن للعلاقة بين الإنسان والعالم الطبيعي، ولا مع 

مبدأ المس��ؤوليَّة الوجوديَّة تجاه الطبيعة بوصفها شريكًا في الوجود لا مجرد موضوع للس��يطرة 

والاستغلال.

ومن هنا كانت الفلسفة الس��وفطائيَّة جزءا وحلقة مهمة فى تاريخ الفكر الفلسفي عند اليونان 

على وجه التحديد – على حد قول أميرة مطر – لأنهم نقلوا مشكلة البحث من عالم الطبيعة إلى 

عالم الإنس��ان وتحقيق س��عادته في هذا الوجود.))) وإن كانت تتضمن رؤية الاتجاه السوفطائي 

تحرير الإنس��ان من ارتباطه بعالم الطبيعة، وتكوين عالمه الخاص الذى تتحقق فيه سعادته، بل 

واستغلاله للطبيعة ولكل مقدراتها التي ستكون في خدمته لاحقًا.

  وإذا اتجهت صوب الفكر الغربي الحديث، فإننا نجد أن فكرة سيادة الإنسان على الطبيعة في 

هذه الفترة، والذى ش��هد فيه الفكر الفلسفي تحولا كبيرا في النظرة إلى علاقة الإنسان بالطبيعة، 

حيث أصبح النظر إليها بوصفها كياناً منظمًا وموضوعًا خاضعًا للإنس��ان وعقله، وقد تزعم هذا 

الاتجاه )فرانس��يس بيكون-Francis Bacon( )ت 1626م( فكان من أول المفكرين في الغرب 

1 - محمود طلعت: الهيومانيَّة، ص48
2 - أميرة حلمى مطر: الفلسفة عند اليونان، ص121



33

العدد 10

الذي��ن عبروا عن هذا التحول التدريجي تجاه تعامل الإنس��ان مع الطبيعة عبر المعرفة )العلميَّة( 

التجريبيَّ��ة التي لا تتطلب من أجل ذاتها، وإنما هي التي منحت الإنس��ان قدرة على التحكم في 

الطبيعة والس��يطرة عليها من أجل تس��خير كل ما فيها لخدمة الإنسان وغاياته، وقد تمثل هذا في 

عبارت��ه: “المعرفة قوَّة”، حيث إن الطبيعة لا يمكن الس��يطرة عليها إلا بالتجربة والاختبار، بل لا 

يتمكن الإنس��ان من فرضه هذه السيادة إلا إذا طوع قوانينها وفق إرادته، ومن هذا المنطلق فرؤية 

بيكون تتمثل في جعل الطبيعة وسيلة لخدمة الإنسان.))) 

 ويؤكِّد ما س��بق، ما قاله بيكون في موضع آخر: أنَّ »الإنس��ان هو المُ��وكَّل بالطبيعة والمفسِّر 

لها، وه��و بهذه الصفة لا يملك أن يفعل أو يفهم إلا بالقدر الذي تتيحه له ملاحظته التي قام بها 

لنظام الطبيعة، سواء أكان ذلك في الواقع أم في الفكر، وليس بوسعه أن يعرف أو يعمل أكثرَ من 

ة فهم وتفسير الطبيعة بكلّ ما  ذلك«، ومن خلال هذا النص فالإنس��ان عند )بيكون( موكل بمهَمَّ

رات من أجل إخضاعها له، وذلك عن طريق العقل الإنساني الذى يتمثَّل دوره في  نه من مقدَّ تتضمَّ

قراءة قوانين الطبيعة قراءة علميَّة تجريبيَّة تس��تند إلى التجريب والملاحظة لظواهرها)))، ومن هنا 

ا تحوَّلت هذه الفلسفة  فهو لا يفرض تصوُّرات مس��بقة عليها كما فعلت الفلسفة المدرسيَّة، وإَّمن

مع )بيكون( إلى فلس��فة جدي��دة)))، قوامها - على ح��دّ قولي – قراءة جدي��دة للطبيعة من حول 

الإنسان من أجل معرفتها معرفة دقيقة، ومن ثمََّ وضع ما يلزم من خطط للهيمنة كل ما تحتويه من 

موجودات أخرى تكون في خدمته من جهة، وتحقِّق له غايته، وذلك دون مراعاة للقِيم الخُلقُيَّة، 

كالرحمة والعدل والإنصاف. 

ة العمليَّة والمعرفة متلازمتان، وأنَّ الس��يطرة على الطبيعة لا  د )بيكون( على أنَّ الق��وَّ وقد ش��دَّ

تتحقَّق إلا بتأسيس العلوم على أسس عمليَّة واضحة منذ البداية، وربط الجانب النظري بالتطبيق، 

وصياغة القواعد والتعليمات بلغة بسيطة، بحيث يصبح الفعل التجريبي والمعرفة العمليَّة مسارًا 

1 - فرانسيس بيكون: الأورجانون الجديد: إرشادات صادقة في تفسير الطبيعة، ص154 
2 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص59
3 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص47

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة34ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

متكامًال لتمكين الإنسان من تفسير الطبيعة والسيطرة عليها))).

وبم��ا تضمّنه ن��صّ قول )بيكون( من قيم��ة منهجيَّة في ربط المعرفة بالفع��ل والتطبيق العملي، 

��ش فيه الجانب الخُلقُي،  لكنَّ��ه اختزل هذه المعرف��ة التجريبيَّة العمليَّة في بعُدها الأداتي الذى همَّ

فحوَّل الطبيعة إلى موضوع صامت للسيطرة التقنية، وقد تنبَّه )عبد الرحمن بدوي( )ت: 2002م( 

إلى أنَّ ه��ذه الس��يطرة من جانب )بيكون( ع�ىل الطبيعة بأنَّها وَهْم عقلاني مف��اده أنَّ الطبيعة قابلة 

للإخضاع الكامل عبر مجموعة من القوانين الثابتة والبسيطة، لكن تطوُّر العلوم الحديثة، ولا سيِّما 

في مجالات الفيزياء والبيولوجيا، كش��ف عن قصور هذا التص��وُّر؛ إذ تبّني أنَّ الطبيعة أكثر تعقيدًا 

وتشابكًا ما تسمح به النماذج الاختزاليَّة، وأنَّ ظواهرها لا يمكن ردّها دائماً إلى قواعد خطِيَّة أو آليَّات 

افاً للعقل الإنساني يمكن التحكُّم فيه سيطرة شاملة،  حتميَّة صارمة، وبهذا فلم تعد الطبيعة كياناً شفَّ

د والَّال يقين، الأمر الذي يفرض إعادة النظر في النزعة العقلانيَّة التي  بل نظامًا مفتوحًا يتَّسم بالتعدُّ

بالغت في تقدير قدرة الإنسان على إخضاع الطبيعة بكلّ مواردها للتحكُّم المطلق فيها))). 

 وهكذا نقد )بدوي( هذا التصوُّر الغربي الذي أعلى من ش��أن العقل الإنساني وقدرته للهيمنة 

ع�ىل الطبيعة وموارده��ا البيئيَّة معتبراً أنَّ ه��ذا التصوُّر تجاهل تمامًا البُعد الخُلقُي والمس��ؤوليَّة 

الإنسانيَّة تجاه العالم الطبيعي، والتي أوجبتها عليه الرسالات السماويَّة للتعامل مع الطبيعة والبيئة 

على نحو حسن لا يضر الطبيعة ومواردها الغنيَّة بها. 

ومن جانب��ي، أتفق مع ما ذهب إليه )بدوي( في هذا الص��دد، وأضيف أنَّ التصوُّر التوحيدي 

للطبيعة وتعامل الإنس��ان معها هو تص��ور مغاير لما ذهب إليه )بيك��ون( وأمثاله من المفكِّرين؛ 

حي��ث تتمثَّل الرؤية التوحيديَّة في أنَّ الطبيعة نظام إلهي متكام��ل، بها من الآيات والدلائل التي 

تدلّ على قدرته وحكمته تعالى، ويعُدّ الإنس��ان في هذا الإطار خليفةً مسؤوًال عن حفظ التوازن 

رْضِ بَعْدَ 
َ الكوني وصون الموارد والمخلوقات، ويتجَّىل هذا في قوله تعالى: ﴿وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأ

ر الحقّ -تعالى- الإنسان من الإفساد في الأرض )الطبيعة(  حِهَا﴾ ]الأعراف: 56[؛ حيث حذَّ إصِْلَا

1 - فرانسيس بيكون: الأورجانون الجديد: إرشادات صادقة في تفسير الطبيعة، ص49
2 - عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلسفة، ج1، مادة »بيكون«.



35

العدد 10

سة. بما لا يتلاءم مع نظامها الكوني وطبيعتها الإلهيَّة المقدَّ

وعلى الرغم ممَّا ذهب إليه )بيكون( من تأسيسه لهذه الفكرة الخطيرة التي تجعل للإنسان الحقّ 

في تفس�ري الطبيعة وفهمها وإخضاعها بكلِّ ما فيها من ثروات للتجريب، دون وضع اعتبار لأي 

أهميَّة لها، ومع هذا فقد غفل )بيكون( تمامًا عن حدود المعرفة الإنس��انيَّة، كما أهمل الجوانب 

ى الإنسان هذه الحدود على نحو خطير،  الخُلقُيَّة والبيئيَّة لعلاقة الإنسان تجاه الطبيعة، فقد يتعدَّ

وهذا ما حدث في عصرنا الراهن من التسبُّب في كوارث بيئيَّة ومناخيَّة كان لها تداعياتها الخطيرة 

ا يجب على الإنسان  على كوكب الأرض، ومن ثمََّ فالطبيعة ليس كالآلة التي تسُتغلّ للتجربة، وإَّمن

رة. العمل في إطار المسؤوليَّة والاستدامة، وإلا فإنَّ السيطرة العلميَّة قد تتحوَّل إلى هيمنة مدمِّ

 )Descartes- وعودة إلى مفكِّري الغرب في العصر الحديث، وعلى وجه التحديد مع )ديكارت  

ت معه فكرة س��يطرة الإنس��ان على الطبيعة بشكل حاسم، وذلك من  )ت: 1650م( الذي توطدَّ

خلال تكريس��ه للنظ��رة الآليَّة للطبيع��ة، وذلك من خلال فصل��ه بين العقل )الإنس��ان( والمادَّة 

)الطبيع��ة(، ومن ه��ذا الفصل التامّ بينهما جرى النظر إلى الطبيعة ع�ىل أنَّها آلة تخضع للقوانين 

الرياضيَّة الصارمة، والتي يمكن للإنس��ان من خلال إعمال عقله على فهمها والتحكّم فيها، نظراً 

لما يتميِّز العقل الإنس��اني  م��ن الوعي والإرادة، وفي حين خضع��ت الطبيعة عنده إلى القوانين 

كالامتداد والحركة والكم، وبهذا الفصل الجذري، فقد جرِّد )ديكارت( العالم الطبيعي )الطبيعة( 

من بعُده الروحي، واعتبرها نسقًا آليًّا مغلقًا يمكن تفسيره تفسيراً رياضيًّا وهندسيًّا، وبهذا التصوُّر 

ة، وفلسفات العصر  الفلس��في فإنَّه يمثِّل قطيعة مع تصوّرات الفكر الفلس��في عند اليونان خاصَّ

الوسيط التي نظرت إلى الطبيعة على أنَّها كيان حيُّ ذات غاية داخليَّة، وقد حلَّ محلّ هذا التصوُّر 

القديم تصوُّر ميكانيكي للطبيعة، فهي أشبه بآلة يجري التعامل معها بقوانين ثابتة))). وهذا ما أكَّد 

عليه )عبد الرحمن بدوي( عندما أشار إلى أنَّ فلسفة )ديكارت( تقوم على علم يقيني غايته تطبيق 

هذا العلم تطبيقًا عمليًّا يمكن للناس أن يصيروا بمثابة سادة ومالكين للطبيعة))).  

1 - رينيه ديكارت: مبادئ الفلسفة، ص48
2 - عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلسفة، ج1، مادَّة ديكارت.

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة36ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

م )تيان جلسون-Etienne Gilson( نقدًا للتصوُّر الديكارتي للطبيعة، والذي اختزلها    وقد قدَّ

ة تخضع لقوانين ميكانيكيَّة وهندسيَّة جامدة، بحيث  -أي الطبيعة- )ديكارت( باعتبارها مادَّة ممتدَّ

تفُسّر الظواهر الطبيعيَّة تفس�رياً كمّيًّ��ا صرفاً، ولكنَّه بهذا التفس�ري الآلي الهندسي أدَّى إلى إفراغ 

ن��ة فيها أمراً خارجيًّا لا ينبع من  الطبيع��ة من بعُديها الكيفي والدينامي، بل جعل الحركة المتضمِّ

ء تفُهم عبر النمذجة الهندسيَّة أكثر مما تفُهم  مبدأ ذاتي فيها، وبهذا يغدو العالم المادِّي بنية صمّا

في تعقيدها الواقعي، وهو ما يكشف عن قصور في منهجيَّة تصوُّر )ديكارت( تجاه تعامل الإنسان 

ع الظواهر الطبيعيَّة، وهذا الأمر يبِّني لنا الطابع الاختزالي لرؤيته  م��ع الطبيعة، وعدم الإحاطة بتنوُّ

مه )ديكارت( من تصوُّر لكيفيَّة تعامل الإنسان مع الطبيعة تصوُّر قاصر  للطبيعة))). ومن ثمََّ فما قدَّ

رات الطبيعة والتحكم فيها وفق آلية هندسيَّة. عن تحقيق غايته التي تمثَّلت في السيادة على مقدَّ

ومن ه��ذا المنطلق، فإنَّ التصوَّر الذى تبنَّاه )ديكارت( للطبيعة لم يكن هدفه فقط اثبات رؤية 

ا الغاي��ة الكبرى تمثَّلت في محاولة تمكين العقل عند الإنس��ان لكي يس��يطر على  نظريَّ��ة، وإَّمن

ناتها، فالعقل أداة رياضيَّة لدى )ديكارت( قادر على الفهم والتحليل والقياس لكلّ  الطبيعة ومكوِّ

الأشياء الموجودة في الطبيعة، ليفكّ شفرتها وما يستعصي عليه من أسرارها الخفيَّة حتى يتمكَّن 

من تس��خيرها وفق مصالحه وخدماته، ويكن سيِّدًا لها وملكًا عليها يطوعها كيفما يشاء وفي أيّ 

وقت، وهذا الأمر يتَّضح جليًّا في كتاب )ديكارت( »مقال عن المنهج«؛ إذ أكَّد بشكل مباشر على 

أنَّ المعرفة العلميَّة لا بد أن تؤدِّي إلى نتائج تطبيقيَّة عمليَّة، تمكِّن الإنسان على تسخير كلّ الأشياء 

من حوله في الطبيعة واستغلالها لمصالحه الذاتيَّة، ومن هنا فقد تحوَّلت المعرفة من مجرَّد النظر 

والتأمُّل في كلّ شيء في الكون والطبيعة إلى أداة تقنيَّة هدفها – كما يريد )ديكارت( بوصفه بارعًا 

م  في هذا العلم- للتمكين والس��يطرة، وهو ما يمثِّل أحد الأسس الفلسفيَّة للعلم الحديث والتقدُّ

الصناعي اللاحق))). 

يه العقل  وقد ربط )زكي نجيب محمود( )ت: 1993م( بين الفلسفة الديكارتيَّة وصعود ما يسمِّ

1 - إتي��ان جلس��ون: انهيار الديكارتيَّ��ة: نقد معضلة الثنائي��ات في عالم ديكارت. الاس��تغراب، ج6، 
ص21-20

2 - رينيه ديكارت: مقال في المنهج، ص 168



37

العدد 10

الأداتي الذي يقيس قيمة المعرفة بمدى نفعها العملي وقدرتها على التحكُّم في الواقع، وذهب إلى 

ة  أنَّ هذا العقل، رغم نجاحه التقني، أدَّى إلى افتقاد الإنس��ان لبُعديه القِيَمي والوجودي، وخاصَّ

ا فيما يتَّصل بالبُعد  ت��ه في البُعد الثاني تتمثَّل في خلافته ع�ىل الأرض والحفاظ عليها، أمَّ أنَّ مَهمَّ

��خ في ذهن هذا الإنس��ان التعامل مع الطبيعة ومواردها بوصفها مخزناً وآلة وليس  البيئي فقد رسَّ

، وهو ما مهّد للأزمات البيئيَّة المعاصرة))) التي ش��هدناها ولا نزال نعاني منها،  نظامًا حيًّا متكامًال

ه إلى تصوُّراته عن  ، فإنَّ نقد تصوّر )ديكارت( لا يتعلَّق بمنهجيَّته الفلس��فيَّة بقدر ما يتوجَّ ومن ثمََّ

تعامل العقل الإنس��اني مع الطبيعة، بقصد س��يطرة الأوَّل على الثاني، والتحكُّم فيها واستغلالها 

لصالحه، والعلوّ والتمرُّد عليها، وهذا منافٍ تمامًا لفكرة خلافة الإنسان على الأرض.

وقد كش��ف هذا التص��وُّر الميكانيكي للطبيعة الذي ارتبط بالفلس��فة الحديثة ولا س��يِّما عند 

)ديكارت(، بنزعة اختزاليَّة أفرغت العالم من أبعاده الحسّيَّة والجماليَّة والحيويَّة، فقد جرى تفسير 

الظواهر الطبيعيَّة والإنسانيَّة على مثال الآلة، بحيث أعُيد فهم الحركة، والإحساس، والحياة، وفق 

قوانين ميكانيكيَّة صارمة، وأصبح العالم في مجموعه عبارة عن آلة تعمل وفق نظام ثابت، ونتيجة 

لهذا الاختزال، غاب��ت عن الطبيعة بهاء الألوان ونغم الأصوات وش��ذى الروائح، وكلّ ما يمنح 

الوجود طابعه الجمالي والمعيشي، بعدما اس��تعُيض عن ذلك بنماذج رياضيَّة وهندسيَّة مجرَّدة، 

بل إنَّ الفلسفة الغربيَّة، بإعراضها عن المنوال الأرسطي والغائيَّة الطبيعيَّة، لم تصف الطبيعة كما 

هي في واقعها الحيّ بل أعادت تشكيلها وفق إرادة الفيلسوف ومنهجه العقلي، فحوّلت الأجسام 

إلى أشكال هندسيَّة معقولة مجرَّدة من القوَّة والحياة، في تعبير واضح عن هيمنة العقل الرياضي 

على حساب ثراء التجربة الطبيعيَّة وتعقيدها ))).

    وقد تبلور هذا التصوّر القائل بس��يطرة الإنس��ان على الطبيعة، في عصر التنوير الذي عمل 

فلاس��فته على ترسيخ هذا التصوُّر في فلس��فاتهم من خلال إعادة الاعتبار للإنسان بوصفه كائنًا 

عاقًال وحرًّا وقادرًا على أن يش��كِّل الطبيع��ة وموجوداتها لتلائم مصالح��ه وتخدمها بل ليفرض 

1 - زكي نجيب محمود: قصة عقل، ص107
2 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص88

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة38ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

هيمنته عليها، فأصبح العقل الإنساني هو المصدر الأعلى للمعرفة بكلّ ما في الطبيعة من أشياء. 

وعليه، فقد تخَّىل الإنسان عن المرجعيَّات الميتافيزيقيَّة والطبيعيَّة لصالح رؤية جعلت الطبيعة أو 

الكون كلهّ مجال مفتوح للتجربة والفهم والتفسير من أجل غاية أكبر هي الهيمنة والتحكّم فيها.

وممَّا س��بق، فإنَّ من أبرز فلاسفة عصر التنوير هو )إيمانويل كانط -Immanuel Kant( )ت: 

ع للطبيعة”؛ وذلك لأنَّ دور العقل عنده  1804م( الذي ذهب بفلسفته إلى أنَّ الإنسان هو “المشرِّ

ا للعقل دور في أن يفرض عليها  لم يكتفِ بتلقِّي المعطيات الحسّ��يَّة عن العالم الخارجي، وإَّمن

ص��وره وقوانينه القبليَّة، ما جعل الطبيعة خاضعة لبنية الفهم والوعي الإنس��اني، ومن خلال هذا 

التصوُّر المع��رفي الذي كانت له تأثيرات أنطولوجيَّة وخُلقُيَّة عميقة؛ لأنَّه رسّ��خ لمركزيَّة الذات 

العارفة، وأضعف الاعتراف باستقلال العالم الطبيعي.))) 

وقد سبق )ديكارت( إلى هذه النظرة الغربيَّة كلّ من )فولتير –Voltaire( )ت1778م( و)دنيس 

ديدرو-Denis Diderot( )ت1784م( اللذين ساهما معًا في ترسيخ النزعة الإنسانيَّة التي نزعت 

معها قداس��ة الطبيعة بل وحوَّلتها الطبيعة إلى مجال للفهم العقلاني والتوظيف العملي. وبهذا، 

تكرسّ تصوُّر حديث يرى الإنسان سيِّدًا على الطبيعة لا شريكًا فيها، وهو تصوّر حمل في طيَّاته 

ب��ذور الهيمنة التقنيَّة والأزمات البيئيَّة اللاحقة،))) والتي كان س��ببها الإنس��ان، كالكوارث البيئيَّة 

باعتبارها صرخ��ة مدويَّة في حياتنا المعاصرة بل وصرخة مدويَّة من عمر كوكبنا الذي اس��تنزفنه 

الإنس��ان بأفعال��ه في الطبيعة، لتطويع المادَّة وك�رس نواميس الكون، حتى اتَّس��عت الفجوة بين 

ر الزاحف، فكلهّا ليس��ت إلا  الإنس��ان وبين موطنه الأوَّل، فباتت الفيضانات والحرائق والتصحُّ

ردّ فعل للخلل الذي أحدثه الإنس��ان باستخدامه للتقنيَّة والعلم الحديث، ولقد نسي الإنسان في 

غمرة هذه الانتصارات الوهميَّة. 

وع��ودة إلى ما ذهب إليه فلاس��فة ع�رص التنوير، ولا س��يِّما )كانط( في فلس��فته، فرغم دقتّه 

المعرفيَّة في نقد الادعاءات الميتافيزيقيَّة الساذجة، فإنَّه أطلق مفارقة إبستمولوجيَّة خطيرة تمثَّلت 

1 - إيمانويل كانط: نقد العقل المحض، ص147 
2 - إرنست كاسيرر: فلسفة التنوير، ص79



39

العدد 10

في اس��تعمال العقل من كونه أداة للفهم للطبيعيَّة والأش��ياء إلى س��لطة تشريعيَّ��ة، فاعتبر العقل 

“مشرِّعًا للطبيعة”؛ إذ جعل العالم الطبيعي تابعًا لبنية الوعي الإنس��اني، وليس كياناً له اس��تقلاله 

الأنطولوجي، وممَّا يؤدِّي إلى نزعة عَلمويَّة تقُصي كلّ ما لا يخضع للقياس والتقنين، وقد أسهم 

هذا في ترس��يخ رؤية أداتيَّة للطبيعة الت��ي اختزلها بوصفها موضوعًا للتجربة والس��يطرة التقنيَّة، 

وتهُمّش الأسئلة المتعلقّة بالمعنى والقيمة والغاية، ونتيجة لذلك، نشأ اختلال حضاري تجّىل في 

التوسّع التقني غير المنضبط الذى أدَّى بدوره إلى كوارث بيئيَّة وخُلقُيَّة كشفت عن حدود العقل 

الأداتي حين ينفصل عن الحكمة والمسؤوليَّة الكونيَّة))).

وفي ضوء ما سبق تناوله عند )كانط( من موقفه الذي شكَّل خطوة حاسمة في النظر إلى علاقة 

الإنسان بالطبيعة؛ إذ قام موقفه على فرض السيادة للعقل الإنساني )المعرفيَّة(، وإن كانت سيادة 

مشروطة بحدود نقديَّة، لكنَّها ترُدّ قانونيَّة الطبيعة إلى بنية العقل الإنس��اني الذي يؤدِّي بدوره إلى 

انفصال الطبيعة أو الكون عن مرجعيّته المتعالية؛ لكونه مختزًال في نس��ق قابل للتشكّل والتنظيم 

وفق إرادة الإنس��ان، وقد مهَّد هذا كلهّ على المدى البعيد لتكريس رؤية أداتيَّة للطبيعة في الفكر 

الغ��ربي؛ إذ لم تعد الطبيعة ذات دلال��ة وجوديَّة خُلقُيَّة متعالية، فلم يعد الإنس��ان جزءًا من نظام 

ا هو “مرك��ز” تقاس به الطبيعة وف��ق لمعاييره، وهذا م��ا لا يتوافق مع الرؤية  كوني أوس��ع، وإَّمن

الإس�الميَّة تجاه الطبيعة، وكيفيَّة تعامل الإنسان معها، وهو ما بيَّنته في ما سبق، وسيكون حديثي 

في الصفحات الآتية عن خلافة الإنس��ان على الأرض بوصفها تص��ورًا توحيديًّا حقيقيًّا ومتوازناً 

تجاه الرؤية الغربيَّة المتطرفّة.

ولم تتوقَّف رؤية مفكِّري الغرب عند حدود القرن الثامن عشر وما سبقه، بل إنَّ النظرة إلى علاقة 

الإنس��ان بالطبيعة ومواردها، قد تبلورت الفكرة إب��ان الثورة الصناعيَّة في أوروبا، وفي هذه الفترة 

تعامل مفكّري الغرب من خلال رؤية فلس��فيَّة نظرت إلى ه��ذه العلاقة في إطار نفعي اقتصادي 

بحت، ولعلّ أهمّ هؤلاء الذين تبنّوا هذه الرؤية هو )أوغس��ت كونت-Auguste Comte  ( )ت: 

1857م( الذي نظر إلى الطبيعة على أنَّها نظام خاضع لقوانين وضعيَّة يمكن التحكّم بها لخدمة 

1 - إيمانويل كانط: نقد العقل المحض، ص245-246

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة40ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الإنس��ان ومجتمعه، وقد أكّد على هذا بأنَّ الغاية من العلم هو تنظيم الظواهر وضبطها من أجل 

مصالح الإنس��ان العلميَّ��ة))). ويؤُخذ على نظرة )كون��ت( أنَّه نظر إلى الطبيع��ة على أنَّها نموذج 

ميكانيكي يمكن التعامل معه بالنظريَّات العلميَّة التي تشكّلها لخدمة الإنسان، ولكنَّها رؤية قاصرة 

لم تأخذ في اعتبارها أنَّ الطبيعة والبيئة ومواردهما أنَّهما نظامًا من خلق الله تعالى، لا يمكن العبث 

به�ام من خلال العلم ونظريَّات��ه المختلفة، ومن ثمََّ فهي رؤية حوَّلت الطبيعة إلى مادَّة حس��ابيَّة 

محضة، ولكنَّه حتى يومنا هذا لا زال العلم قاصرة عن مواجهته لظواهر الطبيعة وحوادثها.

وإذا اتَّجهت إلى موقف )كارل ماركس -Karl Marx( )ت: 1883م( من هذه العلاقة، فنجده 

نه من موارد بيئيَّة  يسير في ركب من س��بقه من المفكِّرين الغربيين، لكنَّه أدخل الطبيعة وما تتضمَّ

متنوّعة في إطار بنية الإنتاج المادّي، ولهذا فإنَّه نظر إلى الطبيعة على أنَّها الجس��د غير العضوي 

للإنس��ان، فهو يعيش منها، وبهذا الموقف فالطبيعة عنده مورد لخدمة الإنسان وتحقيق منافعه، 

واستغلال الطبيعة وكلّ ما فيها استغلال صناعي، فهي وسيط اقتصادي عنده))). 

ومن جانبي، أرى أنَّ ما ذهب إليه )ماركس( لا يفكِّك المركزيَّة الإنس��انيَّة الغربيَّة، ومن ثمََّ لا 

يطرح بديلاً  خُلقُيًّا أو ميتافيزيقيًّا يعيد للطبيعة بعُدَها الروحي أو مس��ؤوليَّة الإنسان المشتركة مع 

الطبيعة، بل يبقى أسيراً لفهم نفعي يجعل الطبيعة وسيطاً إنتاجيًّا لا شريكًا كونيًّا.

وأما عن رؤية )ماكس فيبر -Max Weber( )ت: 1920م( فقد أكَّد على أنَّ الحداثة الغربيَّة أدَّت 

برؤيتها تجاه الطبيعة إلى استبدال لنزعتها الدينيَّة إلى رؤية علميَّة محضة، أقصت معها كلّ ما ليس 

ا  قابًال للقياس والتفسير السببي، ويقول في ذلك: »العالم لم يعد بحاجة إلى أسرار كي يدرك، وإَّمن

يكفي أن يحسب وينظمّ«، فالطبيعة وفق قوله هذا قد تحوَّلت إلى مادَّة لا قيمة لها على الإطلاق، 

ا تكمن قيمتها - بحسب رأيه - عندما تدخل في إطار منظومة الإنتاج والاستهلاك لها))).  وإَّمن

وفي ضوء ما س��بق، فإنَّ اقتصار )فيبر( على وصف للمش��كلة، دون أن يفكِّك بنيتها الفلسفيَّة 

التي ش��كّلت العقل الغربي،  يجعلنا هذا كلهّ أن نصوِّر موقفه – )فيبر(- بأنَّه غير مكتمل؛ فهو لا 

1 - أوغست كونت: دورس في الوضعيَّة، ص52
2 - كارل ماركس: مخطوطات عام 1844 الاقتصاديَّة والفلسفيَّة، ص82

3 - ماكس فيبر: العلم والسياسة بوصفهما حرفة، ص25



41

العدد 10

يكش��ف عن المس��توى العميق الذي أدَّى إلى تهميش البُعد الروح��ي للطبيعة في الفكر الغربي 

الحدي��ث، وكذلك فإنَّ غي��اب البدائل المطروحة للتعامل مع هذا التص��وُّر الغربي، وحتى يعيد 

للطبيعة قيمتها المتجاوزة، فإن موقف )فيبر( ما هو إلا قراءة تحليليَّة تاريخيَّة محايدة، لا يمكن أن 

تسهم في بناء أطر معرفيَّة يمكن توظيفها في صياغة خُلقُيَّات جديدة للعلاقة بين الإنسان والكون، 

ومن ثمََّ فالنقد العلمي اقتضى القول إنَّ اعتماد )فيبر( على التفسير السوسيولوجي دون الانفتاح 

على إمكان رؤية روحانيَّة أو دينيَّة للطبيعة، يجعل موقفه جزءًا من المشكلة التي عرض لها.

ثانيًا: البُعد القرآني والفلسفي لخلافة الإنسان ومسؤوليَّته تجاه الكون:

وبعد عرض التصوُّر الغربي الحديث للعلاقة بين الإنسان والطبيعة، يتكشف قصوره الجوهري؛ 

إذ يق��وم على عقلانيَّة ماديَّّ��ة محضة جردّت الكون الذي جعله الله آي��ة للتأمُّل والتدبرّ - من قِبل 

الإنس��ان الذي جعله الل��ه خليفته-، في معناه الوج��ودي والروحي، وحصرت��ه في بعده النفعي 

والأداتي.

وم��ن هذا المنطلق، يصبح من الأهمّيَّة أن ننتقل إلى تصوّر مقابل للتصوُّر الغربي الذي يوزان 

العلاقة بين الإنس��ان والطبيعة، وفي هذا السياق يبرز التصوُّر القرآني للخلافة بوصفه إطارًا جمع 

بين أبعاد متنوِّع��ة تمثَّلت في البُعد المعرفي والبعد الخُلقُي، وهما اللذان يتأس��س عليهما تلك 

العلاقة القائمة على الأمانة والمس��ؤوليَّة لا على الهيمنة والس��يطرة؛ إذ ينُظر إلى الإنسان باعتباره 

مس��تخلفًا في الكون، ومُكلَّفًا بحفظ توازنه وصيانته، لا مالكًا مطلقًا عليه. ومن هنا، فإنَّ مفهوم 

الخلافة بحسب التصوُّر القرآني هو رؤية كونيَّة شاملة تربط بين القدرة والمسؤوليَّة في آن واحد، 

��س الفهم الخُلقُ��ي للعلاقة مع الطبيعة، ذلك الفهم  أو بين العقل والقِيم، فمن هذا التصوُّر يتأسَّ

الذي تجاوز في معناه المفاهيم الس��ائدة في الرؤية الغربيَّة التي حكمتها منطق السيطرة لا منطق 

الرعاية والخلافة والعمران.

ئكَِةِ إنِِّي جَاعِلٌ فِي  ين للآية الكريمة: ﴿وَإِذْ ق��الَ رَبُّكَ للِْمَلَا وممَّا س��بق، فقد بَّني جلّ المفسّر

رْضِ خَليِفَةً﴾ ]البقرة: 30[ فالخلافة الواردة في الآية لا تعني التشريف المجرَّد للإنس��ان في 
َ الْأ

ا المقصود  ن��ه من كائنات، وإَّمن هذا الك��ون، أو الملك المطلق للطبيعة ومواردها وكلّ ما تتضمَّ

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة42ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

باس��تخلاف الإنس��ان المرتبط بالتكليف الشرعي، وقد بَّني )القرطبي( )ت: 671ه( أنَّ مفهومها 

– أي الخلاف��ة – م��ن يخلف غ�ريه في الأرض، بالحكم بين الن��اس وتنفيذ أوام��ر الله فيهم)))، 

رْضِ﴾ ]فاطر: 39[ وت��دلّ الآية على أنَّ خلافة 
َ ئفَِ الْأ ِي جَعَلَكُمْ خَلَا وقول��ه تعالى: ﴿هُ��وَ الَّذ

الله للإنس��ان هي اس��تخلاف متعاقب للبشر في حمل مس��ؤوليَّة الأرض جيلاً بعد جيل، وذلك 

للمحافظة عليها وإعمارها وفق مقتضيات الحكمة الإلهيَّة. 

رْضِ﴾ ]الأعراف: 69[ وهي للدلالة على أنَّ 
َ ْ��تَخْلفَِكُمْ فِي الْأ وكذلك في قوله تعالى: ﴿وَيسَ

الله ربط بين الاس��تخلاف وتمكين الإنسان في الأرض، ولكنَّه مشروط بطاعة الله وعدم السعي 

في إفساده الكون؛ لأنَّ مسؤوليَّة الإنس��ان بحسب الإسلام، ومن ضمن مسؤوليَّاته الحفاظ على 

البيئ��ة التي اهتمَّ بها الإس�الم اهتمامًا فائقً��ا؛ لأنَّه يرى للناس أن يعيش��وا في بيئة نظيفة وليكونوا 

قادرين على القيام بأعباء مسؤوليَّاتهم على خير وجه. ولهذا تقع البيئة في إطار مسؤوليَّة الإنسان 

عن هذا الكون))) بل إنَّ هذه المسؤوليَّة حسبما يرى )زقزوق( هي جزء أساس من العقيدة، وهذا 

ما نقرؤه في الحديث النبوي: »الإيمانُ بضعٌ وس��بعون شعبةً، أعلاها قولُ لا إله إلا اللهُ، وأدناها 

��ن كل إيذاء للبيئة أو الطبيعة التي  إماط��ةُ الأذى عن الطريقِ«))). والأذى في هذا الحديث يتضمَّ

يعيش فيها الإنسان.

- الإنسان بإصلاح الأرض وعمارتها والحفاظ عليها،  وفي هذا الإطار، فقد أمر الله -عزَّ وجلَّ

رْضِ 
َ بل ونهى الإنس��ان عن الفساد فيها، ودليل هذا ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأ

ِ قَرِيبٌ مِّنَ المُْحْسِنيَِن﴾ ]الأعراف: 56[ وهذا  َتَ اللَّه حِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إنَِّ رحَْم بَعْدَ إصِْلَا
على العكس من التصوُّر الغربي الذي أعطي للإنس��ان الح��قّ في التجريب والعمل في الطبيعة 

بإط�الق، ودونما أن يضع الحدود لهذا العم��ل، فأطلق الغرب العنان للعقل الإنس��اني بالعمل 

يَّة، وحتى لو كان هذا التجريب في الطبيعة على حسابها، وبهذا يختلف التصوًّر القرآني عن  بحُرِّ

التصوُّر الفكري الغربي الذي أباح العمل في الطبيعة بحُريَّة مطلقة لا رقيب عليها. 

1 - محمد بن جرير الطبري: الجامع لأحكام القرآن، ج1، ص186.
2 - محمود زقزوق: الإنسان والقيم في التصور الإسلامي، ص78

3 - مسلم النيسابوري: صحيح مسلم، حديث رقم )35(.



43

العدد 10

ومن هنا، فخلافة الإنس��ان، بحسب ما جاء في الإسلام، هي وظيفة تقوم على القيام بأمر الله 

لا على التس��لُّط في الكون، وقد عضد )ابن كثير( هذا الفهم بقوله إنَّ المراد من قوله تعالى »قوم 

يخل��ف بعضهم بعضًا«، قرناً بعد قرن، وجيًال بعد جيل«)))، وبذلك اتَّضح أنَّ مفهوم الخلافة في 

أصلها القرآني وصفٌ لوظيفة زمنيَّة ومس��ؤوليَّة شرعيَّة لا امتياز أنطولوجي يعطي للإنس��ان القوَّة 

والس��لطة المطلقة ع�ىل الكون أو الطبيعة حتى يفعل بها ما يش��اء دون مراعاة لقدس��يَّة الطبيعة 

وحقيقتها الإلهيَّة التي خلقت بها، ولهذا فإنَّ الخلافة مس��ؤوليَّة وأمانة على الإنسان لا ينبغي أن 

يغف��ل عن حملها كما أراد الله ل��ه، بحيث لا يحيد أو ينجرف بها بعي��دًا عن مقصدها الحقيقي 

المتمثِّ��ل في ع�امرة الكون والطبيعة، والحفاظ عليها، واس��تغلال موارده��ا في حدود ما يخدم 

مصالح الإنسان الدنيويَّة.  

ومن هنا، خلق الله الإنس��ان وخلق معه ومن أجله بقيَّة الكائنات مس��خَّرات له لإعمار الكون 

وصنع الحض��ارة فيه)))، ولهذا خلق الل��ه نوعين من الكائنات؛ أحدهما مكلَّف وهو الإنس��ان، 

ر لهذا الإنسان وهو الكون الذي نعيش فيه، وهذا يعني أنَّ الإنسان كائن متميِّز بما  والآخر مس��خَّ

له للقيام  لديه من صفات ينفرد بها عن غيره من الكائنات، وبما حباه الله من قدرات وملكات تؤهِّ

دته المش��يئة  ��ة الخلافة التي كلَّفه الله بها، بل وتتَّس��ق هذه القدرات والملكات مع ما حدَّ بمَهمَّ

الإلهيَّة لهذا الكون من قوانين. ومن ثمََّ فتكليف الإنسان بمسؤوليَّته على هذا الكون ومنحه شرف 

ا جاء نتيجة اختيار من الإنسان نفسه؛  الخلافة على الأرض لم يكن إجبارًا من الله للإنسان، وإَّمن

إذ علم الله في الأزل ما الذي س��يفعله الإنس��ان عندما تعُرض عليه مس��ؤوليَّة التكليف)))، وقد 

 َ بَْني
َ
بَالِ فَأ ِ

رْضِ وَالْج
َ مَاوَاتِ وَالْأ َىَل السَّ مَانةََ ع

َ أخبرنا القرآن عن هذا بقوله تعالى: ﴿إنَِّا عَرَضْنَا الْأ

نَ ظَلُومًا جَهُول﴾ ]الأحزاب: 72[ نسَانُ إنَِّهُ كَا ِ
َلَهَا الْإ شْفَقْنَ مِنْهَا وحََم

َ
َْحمِلْنَهَا وَأ ن ي

َ
أ

   وإذا كان الإنس��ان ه��و مناط الخلافة والمس��ؤوليَّة في هذا الكون والطبيع��ة والبيئة وكل ما 

تحتويه، فإنَّ هذا التكليف لا يكون إلا على أس��اس من الحُريَّة؛ لأنَّ أمانة التكليف والمسوؤليَّة 

1 - ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، ج 1، ص219 
2 - محمود زقزوق: المسلمون في مفترق الطرق، ص137
3 - محمود زقزوق: الإنسان في التصور الإسلامي، ص25

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة44ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ة كبيرة وش��املة لكلّ شيء يؤتمن الإنس��ان عليه، وليست قاصرة على الأمور  عن الكون كلهّ مَهمَّ

الجزئيَّة كما ورد في بعض كتب التفس�ري، وتش��كِّل هذه الأمانة بطبيعة الحال كلّ الأوامر الإلهيَّة 

والنواهي الدينيَّة المتعلِّقة بصلة الإنسان بنفسه وخالقه وبسائر البشر))).

وممَّا سبق، يتَّضح أنّ الكون – بكلِّ ما فيه من موجودات ومخلوقات هي أمانة في عنق الإنسان، 

وفق مس��ؤوليَّته وخلافته في هذا الكون؛ إذ أعطى الله له الحُريَّة وعلى أساس��ها فهو حُرّ، ولكن 

هذه المس��ؤوليَّة تتمثَّل في صون الكون وحفظ��ه وكلّ ما فيه، وعدم الإضرار بالموجودات الحيَّة 

وغير الحيَّة، وهذا يقتضي أن تنعكس هذه الأمانة في علاقته بربِّه وبذاته وبسائر الموجودات، بما 

يمثِّل امتثاًال شامًال للأوامر الإلهيَّة والنواهي الدينيَّة، لا مجرَّد التزام جزئي أو محدود، وهذا على 

عكس التصوُّر الغربي - المتطرِّف- لتعامل الإنس��ان مع الكون والطبيعة على نحو مغاير، وذلك 

عندما أعطى مفكّرو الغرب الحريَّةَ المطلقة للإنسان في التجريب على الطبيعة وموجوداتها كأنَّها 

آلة مسخّرة بلا حدود أو ضوابط.

واس��تند هذا المفهوم إلى أصول شرعيَّة وخُلقُيَّة واضحة في المنظور الإسلامي، فإنّ فهمه لا 

يكتمل من دون الوقوف على أبعاده الفلسفيَّة التي تشكّل الإطار المعرفي والأنطولوجي لمكانة 

الإنس��ان في الكون، فالفكر الإس�المي – قديمًا وحديثاً - لا ينظ��ر إلى الخلافة بوصفها تفويضًا 

ا في إطار وجودي يحدّد طبيعة العلاقة بين الإنس��ان والعالمَ، ويجعل من الكون  للهيمن��ة، وإَّمن

مجاًال للتفاعل المسؤول لا مجاًال للسيطرة المنفلتة، ومن هنا تنشأ الحاجة إلى الكشف عن البُعد 

الفلسفي لمسؤوليَّة الإنسان في ضوء الرؤية التوحيديَّة الإسلاميَّة.

وقد ذهب )مالك بن نبي( )ت1975م( إلى أنَّ مشكلة الحضارة في ذاتها هي مشكلة الإنسان، 

ومن هذا المنطلق فإنَّ الإنس��ان عنده هو مفتاح التحوُّل الحضاري، وذلك إذا فهم الإنسان نفسه 

وفهم ما حوله من الموجودات )الكون(. ففي معادلته، الحضارة هي )الإنسان والتراب والزمان(، 

وبه��ذا فإنَّ قيام حض��ارة حقيقيَّة عند مالك تقوم على الإنس��ان باعتباره الخليفة المس��ؤول عن 

 ، ة ينبغي على الإنس��ان أن يكون واعياً بذاته وعيًا كامًال الكون وإعماره، ولكي يؤدِّي هذه المهَمَّ

1 - محمود زقزوق: الإنسان في التصور الإسلامي، ص26



45

العدد 10

وبقدرته على التفاعل مع التراب )الطبيعة( عبر »الزمان« باستمرار وإبداع، وفي إطار هذه المعادلة 

ا هي جزء  الت��ي وضعها )بن نبي(، فإنَّ الطبيعة فيها ليس��ت م��وردًا منفصًال عن الإنس��ان، وإَّمن

من بيِّنة الحضارة، وبذلك يتطلَّب من الإنس��ان أن يس��تغلّ الطبيعة بشكل متوازن بين الاستغلال 

ز للإنسان يحرِّكه ليخرج من جموده  والإبداع الخُلقُي، وأخيراً يؤكِّد )مالك( على أنَّ الدين هو محفِّ

الحضاري نحو فعل إنساني مسؤول، يجمع بين وجوده الإنساني والبيئة والفعل التاريخي))). 

ولعلَّ ما نجده قد أبان عن هذا البعُد الفلس��في عندما نقد )المسيري( )ت: 2008م( الحداثة 

الغربيَّة وفلسفتها الماديَّة التي فرَّغت الإنسان من البُعد الخُلقُي والروحي، حتى تحوَّل إلى كائن 

مادِّي متعالٍ يسعى إلى التحكُّم والهيمنة على الطبيعة دون اعتبار للقيم الدينيَّة والخُلقُيَّة، ومن ثمََّ 

يرى )المس�ريي( أنَّ الحداثة الغربيَّة ألغت البُعد الديني والخُلقُي تمامًا في تصوّرها للعلاقة بين 

الإنسان والطبيعة، بل جعلت الأوَّل – الإنسان- سيِّدًا على الطبيعة، ولهذا فإنَّ )المسيري( يرى أنَّه 

لا بدَّ من استعادة البُعد الخُلقُي للإنس��ان معتمدًا في هذا على استعادته للبُعد الروحي والقِيمي 

الذي يربط بين الإنس��ان والكون، ربط مسؤوليَّة حقيقيَّة، ولا سيِّما في سياق استغلال مفرط من 

جانبه، وإهمال للقِيم الخُلقُيَّة التي تعمل على حفظ الكون))). 

وفي الس��ياق نفسه تأتي رؤية الفيلس��وف الإيراني المعاصر )السيد حسين نصر( الذي وضع 

رًا للعلاقة بين الإنس��ان والطبيعة، وذلك في إطار فلسفة البيئة القائمة عنده على لزوم إعادة  تصوُّ

س إلى الطبيعة، ومن ثمََّ فهو ينقد التصوُّر الغ��ربي الذي جعلها – الطبيعة – آلة ميكانيكيَّة  المق��دَّ

ماديَّة يفعل بها الإنسان ما يفعله، ومن ثمََّ فإنَّ الطبيعة بحسب تصوُّر )حسين نصر( تحمل حضورًا 

إلهيًّ��ا يجب الحفاظ عليه وصيانته، وذلك بعدما تجرَّد الإنس��ان في الفك��ر الغربي الحديث من 

قيمه الخُلقُيَّة والروحيَّة، والتي دفعته إلى التعامل مع الطبيعة بوصفها آلة يستطيع التحكّم فيها بل 

ويهيمن عليها ويس��تغلهّا وفق مصالحه وغاياته الإنس��انيَّة، وقد أدَّى هذا إلى أزمة بيئيَّة معاصرة. 

ا  وعليه ينبغي أن يدرك الإنس��ان جوهر الطبيعة وحقيقتها لا باعتبارها موضوعًا ماديًّا صرفاً، وإَّمن

1 - مالك بن نبي: شروط النهضة، ص103
اب المسيري: »نقد الحداثة الغربيَّة في فكر المسيري«، ص1270 2 - عبد الوهَّ

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة46ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

باعتبارها تعبيراً عن النظام الإلهي الذي يستوجب العناية والحفظ والصون والحكمة في التعامل 

معها، وبهذا تتحوَّل مس��ؤوليَّته – أي الإنسان- عن البيئة من مجرَّد كونها موردًا وظيفيًّا وتقنيًّا إلى 

الت��زام وجودي وخُلقُي. وعليه فلا بدَّ أن يعُاد تش��كيل وعي الإنس��ان في العصر الراهن بجانبيه 

الفلس��في والروحي حتى يدرك أنَّ الطبيعة هي آية من آيات الله الخالق، وعليه تعُاد العلاقة بين 

الإنسان والطبيعة وفق رؤية توحيديَّة وفلسفيَّة))).

   وفي ض��وء ما توصّل إليه هذا البحث يمكن تقديم رؤي��ة بديلة تقوم على إعادة الوصل بين 

الإنس��ان والطبيعة في إطار فلسفة الاستخلاف، وهي فلسفة تستمدّ منابعها من الرؤية التوحيديَّة 

الأصيل��ة التي جعلت الإنس��ان خليفةً لله -تع��الى- في الأرض. ووفق هذا التص��وُّر، فإنَّ خلافة 

الإنس��ان لا تعن��ي حُريَّة مطلق��ة في التعامل مع البيئ��ة ومواردها، بل حريَّ��ة منضبطة بمجموعة 

من الخُلقُيَّات والمبادئ، أبرزها: الأمانة، والمس��ؤوليَّة، والعدل، والرش��د. فالطبيعة أمانةٌ يجب 

المحافظة عليها، وهذه المحافظة تمثِّل مس��ؤوليَّة أوكلها الله للإنس��ان، وأمّا العدل فيتحقّق عبر 

عدالة الإنس��ان تجاه الطبيعة وتجاه بني جنس��ه، وأخيراً يأتي الرشد في اس��تغلال موارد الطبيعة 

وعدم استنزافها، والانتفاع بها وفق الحدود التي رسمها الإسلام. وهكذا تتكامل هذه القِيم لتشكّل 

بعُدًا خُلقُيًّا أصيًال في الرؤية التوحيديَّة التي تنظمّ علاقة الإنس��ان بالطبيعة في ضوء ارتباطه بالله 

-تع��الى- والتزامه بحدوده، على نحوٍ يضمن تحقيق التنمية والعَمارة دون إخلالٍ بنظام الكون أو 

ي عليها. بحقوق المخلوقات الأخرى، والتي حثَّنا الله -تعالى- على عدم التعدِّ

خاتمة:
لت إلى مجموعة من النتائج، وهي: وفي نهاية هذا البحث، فقد توصَّ

zz يتج�َّى�لَّ التباين ب�ني الرؤية الغربيَّة والرؤي��ة التوحيديَّة في نظ��رة كلٍّ منهما إلى علاقة

الإنس��ان بالطبيعة؛ إذ تعامل الفكر الغربي مع الطبيعة بوصفها آلة ميكانيكيَّة خاضعة 

1 - Muannas, Nasution, M. A. A., & Endang Ekowati: Ecological Crisis: Seyyed 
Hossein Nasr’s Thought on Theophany, Sufiya Journal of Islamic Studies, 2(1), p46–58. 



47

العدد 10

للتجريب وإعادة التشكيل وفق مقتضيات العقل ومصالح الإنسان، حتى غدا الإنسان 

قه من  د قيمة الأشياء بقدر ما تحُقِّ - في هذا المنظور - س��يِّدًا مطلقًا على الكون، تتحدَّ

منفعة له. 

zz أمّا الرؤية التوحيديَّة فتنظر إلى الطبيعة من منظور متوازن؛ فالإنسان فيها مُستخلفٌ في

الكون، مُكلفٌّ بعمارة الأرض وإصلاحها، ولكن ضمن حدود وضوابط لا يتجاوزها، 

وبما يخل بسنن الكون أو الاعتداء على نظامه الإلهي.

zz بيَّنت أيضا خطورة الرؤية الغربيَّة المتمثَِلة في التعويل على العقل النفعي والمصلحي

وحده بوصفه محورًا رئيسًا في فهم الطبيعة والكون.

zz كشفت هذه الدراس��ة عن البعُد القرآني والفلسفي لخلافة الإنس��ان ومسؤوليَّته تجاه

الكون في إطار فلسفة الاستخلاف، تلك الفلسفة التي تجعل علاقة الإنسان بالطبيعة 

ى فيها الإنسان ما كلَّفه الله به في هذا الكون.   علاقةً تكامليَّة متوازنة، لا يتعدَّ

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة48ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

المصادر والمراجع:

إرنست كاسيرر: فلسفة التنوير، ترجمة: إبراهيم أبو رابيَّة، دار التنوير، بيروت، لا ط، 2013.��

أميرة حلمي مطر: الفلسفة عند اليونان، دار الثقافة للنشر، القاهرة، لا ط، لا ت. ��

عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلس��فة، ج1، المؤسسة العربيَّة للدراسات والنشر، بيروت، ��

لا ط، 1984.

عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلس��فة، المؤسسة العربيَّة للدراسات والنشر، بيروت، ط1، ��

.1984

مالك بن نبي: شروط النهضة، وزارة الثقافة والفنون والتراث، قطر، لا ط، 2011.��

فرانس��يس بيكون: الأورجانون الجديد: إرش��ادات صادقة في تفسير الطبيعة، ترجمة: عادل ��

مصطفى، مؤسسة هنداوي للنشر، القاهرة، ط1، 2018. 

فرانسيس بيكون: الأورجانون الجديد: إرشادات صادقة في تفسير الطبيعة، ص ��49

إتيان جلسون: “انهيار الديكارتيَّة: نقد معضلة الثنائيات في عالم ديكارت”، مجلَّة الاستغراب، ��

العدد24، 2021.

رينيه ديكارت: مبادئ الفلسفة، ترجمة: عثمان آمين، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، لا ��

ط، لا ت.

ريني��ه ديكارت: مقال في المنهج، ترجمة: محمود الخضيري، تقديم: عثمان أمين، مراجعة: ��

محمد مصطفى حلمي، الهيئة العامة المصريَّة للكتاب، لا ط، 2000.

محمود زقزوق: الإنس��ان والقي��م في التصور الإس�المي، الهيئة العام��ة المصريَّة للكتاب، ��

القاهرة، لا ط، 2004. 

محمود زقزوق: الإنسان في التصور الإسلامي، المجلس الأعلى للشؤون الإسلاميَّة، القاهرة، ��

لا ط، 2001. 

محمود زقزوق: المس��لمون في مف�رتق الطرق، مجمع البحوث الإس�الميَّة، القاهرة، لا ط، ��

.2020



49

العدد 10

محم��ود طلع��ت: الهيومانيَّ��ة، ترجمة: حس��ن علي مط��ر، المركز الإس�المي للدراس��ات ��

الاستراتيجيَّة، العراق، ط1، 2022.

ماكس فيبر: العلم والسياسة بوصفهما حرفة، المنظمة العربيَّة للترجمة، بيروت، لا ط، ��2011

أبو عب��د الله محمد القرطبي: الجامع لأحكام الق��رآن، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، لا ط، ��

.1964

إيمانويل كانط: نقد العقل المحض، ترجمة: موسي وهبة، مركز الإنماء القومي، بيروت، لا ��

ط، لا ت.

يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، مؤسسة هنداوي، للنشر، القاهرة، ط1، 2012.��

أوغس��ت كونت: دورس في الوضعيَّة، نقله للعربيَّة نبي��ل أبو صعب، ومنصور الحجلى، دار ��

الفرقد، ط1، 2020.

كارل ماركس: مخطوطات عام 1844 الاقتصاديَّة والفلس��فيَّة، ترجمة: محمد مستجير، دار ��

الثقافة الجديدة، لا ط، لا ت.

ة عقل، دار الشروق، القاهرة، لا ط، لا ت.�� زكي نجيب محمود: قصَّ

اب المسيري: “نقد الحداثة الغربيَّة في فكر المسيري”، مجلة جيل الدراسات الأدبيَّة �� عبد الوهَّ

والفكريَّة، ع26، 2017.

��  Muannas, Nasution, M. A. A., & Endang Ekowati: Ecological Crisis: Seyyed 

Hossein Nasr’s Thought on Theophany. Sufiya Journal of Islamic Studies, 2025.

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟





51

العدد 10

فِ
َ
ر
َّ
ا للت

ً
جسِيد

َ
صفِهِ ت

َ
 بِو

ُّ
اخِي

َ
ن
َ
 الم

ُ
ر
ُّ
ي
َ
غ

َّ
الت

كِ
َا

ل
َ
كِ بِاله

َا
ل

ْ
ةِ الاستِه

َ
ق

َا
ل

َ
 فِي ع

ٌ
ة
َّ
مِي

َا
ل

َ
 ك

ٌ
ة
َ
اء

َ
قِر

ص
ّ
    ملخ

تهدف هذه الدراسة إلى تحليل العلاقةِ الجدليَّةِ بين مفهومي الاستهلاك والهلاك من منظور كلامي يستند 

إلى التراث الإس�المي، وذلك من خلال بيان تحوُّل الإنس��ان في ظلِّ هيمنة النموذج الرأسمالي من موقع 

الخلافة القائمة على العمارة والإصلاح إلى موقع الاستهلاك القائم على الاستنزاف والإفساد. وتؤكِّد الدراسة 

أنَّ التغُّري المناخي لا يقتصر على كونه ظاهرة فيزيائيَّة بل يعكس خلًال روحيًّا وخُلقُيًّا نابعًا من هَيمنَة الترف 

بوصفه نمطاً وجوديًّا يحوّل الإنس��ان إلى كائن مس��تهلِك. وتبّني أنَّ الأزمة البيئيَّة تمثِّل تفعًّال لسُ��نن كونيَّة 

وتاريخيَّة جاءت ردًّا حتميًّا على طغيان الإنسان وإخلاله بالموازين، انسجامًا مع التصوُّر القرآني في ارتباط 

الفس��اد بالس��لوك البشري. كما تعالج الدراس��ة مفهوم إهلاك القرى باعتباره قانوناً سُ��نَنيًّا يربط بين الترف 

 William-الاقتصادي والدمار الكوني وتخلص إلى محدوديَّة الحلول التقنيَّة في ظلِّ مفارقة )وليام جيفونز

Jevons( الت��ي تظُهر أنَّ الكفاءة قد تزيد الاس��تهلاك. وفي المقابل، تقترح الدراس��ة بديًال خُلقُيًّا يقوم على 

استعادة مفهومي الحياة الطيِّبة والاقتصاد بمعنى القصد، مستلهمة نموذج الإمام علي بن أبي طالبj في 

عمارة الأرض وترسيخ مبدأ الاستخلاف والمسؤوليَّة البيئيَّة لحماية الوجود الإنساني من الهلاك.

 الشيخ شادي علي)1(

الكلمات المفتاحية:

1 -     باحث في الدراسات الإسلاميَّة من مصر، وطالب في الحوزة الدينيَّة في لبنان.

الاستهلاكيَّة،  الرأسماليَّة  الكونيَّة،  السُنن  المناخي،  التغُّري  الترف، 
عمارة الأرض.



بِيْعَة52ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Climate Change as Embodiment of Luxury Theological
Reading of Relationship between Consumption, Destruction

Shaykh Shadi Ali(1)

 Abstract

This study aims at analyzing the dialectical relationship between the concepts of 
consumption and destruction from a theological perspective grounded in the Islamic 
intellectual tradition. It examines how, under the dominance of the capitalist model, the 
human being has shifted from the position of stewardship based on cultivation and reform 
to one of consumption based on depletion and corruption. It argues that climate change is 
not merely a physical phenomenon but also reflects a spiritual and moral imbalance resulting 
from the dominance of luxury as an existential mode that transforms humans into consumers. 
It demonstrates that the environmental crisis represents the activation of universal and 
historical laws as an inevitable response to human transgression and the disruption of balance, 
in accordance with the Qur’anic view that links corruption to human behavior.

The study also addresses the concept of the destruction of cities as a normative law that 
connects economic luxury with civilizational and cosmic collapse. It concludes by highlighting 
the limitations of technical solutions in light of the Jevons Paradox, which shows that increased 
efficiency may lead to greater consumption.

In contrast, the study proposes an ethical alternative based on reviving the concepts of 
the “good life” and economy understood as moderation. This alternative draws inspiration 
from the model of Imam Ali bin Abi Talib, emphasizing the cultivation of the earth and the 
reinforcement of the principle of stewardship and environmental responsibility in order to 
protect human existence from destruction.

Keywords:
Luxury, Climate Change, Cosmic Laws, Consumer Capitalism, Prosperity of the Earth.

1 - Researcher in Islamic studies from Egypt, student at a religious seminary [Hawza] in Lebanon.



53

العدد 10

مة
ّ
مقد

تحوَّل الإنس��ان، في ظلِّ هيمنة النموذج الرأس�املي الاس��تهلاكي، من رتب��ة »الخلافة« التي 

تقتضي العمارة والإصلاح إلى رتبة »الاستهلاك« التي تقوم على الاستنزاف والإفساد، هذا التحوُّل 

ة الماديَّة غاية  الجذري في وظيفة الإنسان الوجوديَّة، المدفوع بثقافة »الترف« التي جعلت من اللذَّ

نهائيَّة، أدَّى إلى تفعيل سُ��نن كونيَّة وتاريخيَّة لا تستثني أحدًا؛ فالأرض، بصفتها مخلوقاً مسخّراً، 

جاء ردّها على طغيان الإنس��ان على شكل اختلالٍ في الموازين المناخيَّة، مصداقاً لقوله تعالى: 

ِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ  ْ��ضَ الَّذ ُذِيقَهُم بَع يْدِي النَّاسِ لِي
َ
َحْرِ بمَِا كَسَ��بَتْ أ ِّ وَالْب ﴿ظَهَرَ الْفَسَ��ادُ فِي البَْر

يرَجِْعُونَ﴾ ]الروم: 41[.
ليس��ت الأزمات البيئيَّة مجرَّد حوادث عرضيَّة أو نتائج جانبيَّة للنش��اط الصن��اع بل إنَّ التغّري 

ر، والفيضانات، وانقراض الأنواع، ليس في  المناخي، بكلّ ما يحمله من مظاهر كارثيَّة مثل التصحُّ

حقيقته إلا “تجسيدًا مادّيًّا” لخلل روحي وخُلقُي يضرب في جذور الحضارة الحديثة، هذا الخلل 

ينطلق من مفهوم “الترف” والرغبة الجامحة في الاس��تهلاك التي كرسّ��تها الرأس�امليَّة الحديثة، 

محوِّلةً الإنس��ان من “خليفة” مستأمَن على الأرض إلى “مس��تهلكِ” يستنزف وجوده ووجود ما 

حوله.

في هذا الدراس��ة، نس��عى لتفكيك العلاقة الجدليَّة بين “الاس��تهلاك” و“الهلاك” من منظور 

كلامي، اس��تنادًا إلى التراث الإس�المي الأصيل في مدرس��ة أهل البيت  وتفسيراتهم للنص 

الق��رآني ... منطلق�ني من فرضيَّ��ة أنَّ “الترف” ليس مج��رَّد وفرة في المال، بل ه��و حالة طغيان 

وجودي، وأنَّ “الفس��اد في البّر والبحر” هو النتيج��ة الحتميَّة لهذا الطغيان، وأنَّ الحلَّ يكمن في 

استعادة مفهوم “الحياة الطيبة” باعتبارها بديًال عن “حياة الترف”.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة54ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

في هذا السياق، لا بدَّ من قراءة التغُّري المناخي ليس باعتباره ظاهرة فيزيائيَّة فحسب، بل رسالة 

“تكوينيَّة” من الخالق تش�ري إلى أنَّ النظام الكوني يلفظ النمط الاستهلاكي الذي فرضته “الرهط 

المفسدون” في الأرض، والمتمثِّلون اليوم في الشركات العابرة للقارات والمنظومات الرأسماليَّة.

: فلسفة الترف.. الجذور الكلاميَّة للنزعة الاستهلاكيَّة أوًَّال

1. الترف: من الوفرة إلى الطغيان

في المعج��م الق��رآني، لا يأتي مصطل��ح »الترف« ومش��تقاته )أترفتم، مترفيها( إلا في س��ياق 

الذم والوعيد، والترف لغويًّا يعني التوسّ��ع في النعمة وسعة العيش، لكنَّه اصطلاحيًّا -في الفكر 

« وإنكار  الإسلامي- يمثِّل حالة نفسيَّة واجتماعيَّة تتجاوز مجرَّد الغنى لتصل إلى »البطر« و«الأَرش

فَُوهَا﴾  الح��قّ، يقول في »مجمع البحرين«: »والمترف: المتنعم، ومنه قوله تعالى: ﴿إلَِّا قَال مُتْر

]سبأ: 34[... والمترف: الذي قد أبطرته النعمة وسعة العيش«)))، فالمترف هو ذلك الكائن الذي 

طغت عليه النعمة فأنسَتهْ المنعم، وتحوَّلت الوسيلة )المال والموارد( لديه إلى غاية في ذاتها، ما 

جعله في حالة صدام دائم مع سُنن الاعتدال الكونيَّة.

إنَّ الجذر الأس��اس للشقاء البشري هو انطماس الفطرة وتغييب العقل تحت وطأة الشهوات، 

ر الذي يغُيِّب العقل، ويجعل الإنس��ان أسيراً لغرائزه، فيتحوَّل من كائن عاقل  والترف هو المخدِّ

ة الغضب« نحو  ة الش��هوة« نح��و »الشراهة« أو »ق��وَّ يدي��ر الموارد بحكم��ة إلى كائن تقوده »قوَّ

»التهوُّر«، يقول الش��يخ )محمد مهدي النراقي(: »إنَّ للنفس أربع قوى: ... وقوَّة شهويَّة بهيميَّة، 

وهي التي يصدر عنها الشهوة والحرص على المأكل والمنكح... وقوة غضبيَّة سبعيَّة، وهي التي 

يص��در عنها الغضب والوثبة على الغير... فإذا غلب��ت القوة العاقلة على الثلاث الأخر وصارت 

هي قاهرة لها ومس��توليَّة عليها... صارت أمورها في اعتدال... وإن غلبت إحدى الثلاث الأخر 

عليها، قهرتها واستخدمتها، وحينئذ يكون العقل كالأسير في يد الشيطان«)))، وهذه الشراهة هي 

1 - فخر الدين الطريحي: مجمع البحرين، ج 5، ص 34. )مادة »ترف«(.
2 - محمد مهدي النراقي: جامع السعادات، ج 1، ص 51.



55

العدد 10

المحرِّك الأول للرأس�امليَّة الاستهلاكيَّة التي لا تعترف بحدودٍ للكفاية بل تخلق حاجات وهميَّة 

مس��تمرِّة لتغذية دورة الإنتاج والاستهلاك، ما يؤدِّي حتمًا إلى استنزاف الموارد الطبيعيَّة، ويصبح 

بَِ مِنْهُ العَْطشَْ��انُ  نيَْا كَمَثلَِ مَاءِ البَْحْرِ كُلَّمَا َرش مص��داق الرواية عن الإمام الصادق j: »مَثلَُ الدُّ

ازدَْادَ عَطشًَا حَتَّى يقَْتلُهَُ«))).

2. الترف حجاب عن »الحياة الطيبة«

إنَّ الترف يمثِّل النقيض الجذري لمفهوم »الحياة الطيبة« كما يطرحه الفكر الإسلامي؛ فالحياة 

الطيبة ليس��ت »الحياة المطلق��ة« أو الحياة البيولوجيَّة المرفَّهة، بل هي »تجس��يد للقيم« وإدراك 

لحقيق��ة الذات المخلوقة في صلتها بالخالق، وي��أتي الترف ليقطع هذه الصلة؛ لأنَّه يوهم »الأنا 

المخلوقة« بالاس��تغناء، فيقع الإنسان في فخّ »التماثل« مع الخالق في صفة الغنى المطلق، بينما 

هو في الحقيقة »مخلوق مفتقر«.

ويرتبط الترف في القرآن ارتباطاً وثيقًا بمفاهيم ثلاثة تشكِّل مثلَّث الهلاك:

أ ة التي تحجب عنه رؤية الحقائق والعواقب. 	. الغفلة: حيث يعيش المترف في سكرة اللذَّ

هذه الغفلة ليس��ت مجرَّد س��هو بل هي عمى البصيرة الذي يجعل الإنس��ان لا يدرك 

الترابط بين سلوكه ومصيره.

ب ن 	.
َ
رَدْناَ أ

َ
الفس��ق: وهو الخروج عن طاعة الله وعن نظام الفطرة. يقول تعالى: ﴿وَإِذَا أ

رْناَهَا تدَْمِيراً﴾  فَيِهَا فَفَسَ��قُوا فيِهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَ��وْلُ فَدَمَّ مَرْناَ مُتْر
َ
نُّهْل��كَ قَرْيَّة أ

ون، كالعلامة الطباطبائي في الميزان، إلى أنَّ “أمرنا” هنا  ]الإسراء: 16[. يشير المفسِّر

قد يكون أمراً تكوينيًّا بظهور آثار أعمالهم، أو أمراً تشريعيًّا بالطاعة فيخالفونه بالفسق، 

فتتحقَّق سُنَّة الهلاك الحتميَّة))).

ج بين للرسل والمصلحين؛ لأن دعوات 	. الاستكبار: المترفون هم دائماً في طليعة المكذِّ

1 - الكليني: الكافي، ج 2، ص 316. )باب »حب الدنيا والحرص«، ح 6(.
2 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 13، ص 58.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة56ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الإص�الح )بما فيها الإصلاح البيئي اليوم( تهدّد مصالحهم القائمة على الاس��تغلال 

رسِْلْتُم 
ُ
فُوهَا إنِاَّ بمَِا أ ن نذَِّيرٍ إلَِّا قَالَ مُتْرَ رسَْلْنَا فِي قَرْيَّة مِّ

َ
الجائر))). يقول تعالى: ﴿وَمَا أ

فرُِونَ﴾ ]سبأ: 34[. بهِِ كَا
تظُهر الأبحاث أنَّ الرأس�امليَّة باعتبارها نظامًا اقتصاديًّا تعطي الأولويَّة القصوى للربح والنمو 

المس��تمرّ، وتعمل على تش��كيل أنماط حياة الناس من خلال تعزيز الاستهلاك المفرط. في هذا 

النظ��ام)))، لم يعد الهدف تلبية الحاجات الأس��اس للبشر، بل خلق حاجات جديدة باس��تمرار 

لضمان دوران عجلة الإنتاج)))، وعندما يصبح الترف هدفًا، يفقد الإنسان »الدور الوظيفي« الذي 

خُلق من أجله، وهو »عمارة الأرض« وإقامة الحقّ)))، فيتحوَّل الوجود الإنساني من »وجود غائّي« 

مس��ؤول إلى وجود عبثي استهلاكي، وهذا التحوُّل الأنطولوجي هو الجذر العميق لأزمة المناخ 

دت الأسباب الظاهريَّة؛ فالإنسان الذي لا يرى في الكون إلا مستودعًا لشهواته لن يتورَّع  وإن تعدَّ

ع��ن حرق الغابات وتلويث المحيط��ات لتلبية رغبة آنيَّة، متجاهًال البُعد الأخروي والمس��ؤوليَّة 

والاستئمان على الموارد التي استأمنه الخالق العظيم عليها.

ارة« 3. الرأسماليَّة: مأسسة »النفس الأمَّ

لق��د نجحت الرأس�امليَّة الحديثة في تحويل »ال�رتف« من رذيلة فرديَّ��ة إلى »نظام عالمي« 

س��ة حاكمة؛ حيث تش�ري الدراس��ات الاقتصاديَّة الإس�الميَّة النقديَّة إلى أنَّ الرأسماليَّة،  ومؤسَّ

من خلال آليَّات »الس��وق الحر« غير المنضبطة خُلقُيًّا، قد أطلقت العنان لقوى الس��وق لتلتهم 

الحقوق)))؛ حيث نجحت الثقافة الاستهلاكيَّة في إعادة صياغة القيم الإنسانيَّة، فأصبح »امتلاك 

الس��لع الفاخرة« هو المعيار الأوَّل للنجاح والمكانة الاجتماعيَّة؛ حيث تش��كِّل الرأسماليَّة قيم 

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 16، ص 376.
2 - John Kenneth Galbraith: The Affluent Society, p. 128.

3 - محمد باقر الصدر: اقتصادنا، ص 336.
4 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 10، ص 310.

5 - محمد باقر الصدر: اقتصادنا، ص 335.



57

العدد 10

المجتم��ع لتدور ح��ول التملُّك، وهذه ال��دورة الخبيثة تعني: مزيدًا من الاس��تهلاك يؤدِّي إلى 

مزي��د من النفايات ومزيد من انبعاثات الكربون، ما يفاقم التغُّري المناخي. هذا يتطابق تمامًا مع 

ثرُُ﴾؛ حيث يصبح التكاثر في الأموال والأشياء هو الشغل  لهَْاكُمُ التَّكَا
َ
الوصف القرآني لحالة ﴿أ

الشاغل الذي يلهي عن الغاية الحقيقيَّة للوجود))).

4. الاستهلاك دين جديد

في هذا النظام، يجري هندسة »سلوك المستهلك« ليكون في حالة جوع دائم؛ حيث الاستهلاك 

لم يعد تلبيةً لحاجة)))، بل أصبح ذاتاً وهويَّة، ليستبدل »مجتمع الاستهلاك« القيم الروحيَّة بالسلع 

الماديَّة بوصفه تجسيدًا حديثاً لمفهوم »المترفين« الذين وصفهم القرآن، والذين يقيسون الوجود 

بمقياس التملُّك. وتأتي خطورة هذا النموذج في أنَّه نموذج »خطيّ« في توسّع غير نهائي في عالم 

»دائري« ومحدود الموارد؛ فالرأس�امليَّة تفترض نموًّا غير نهائي في كوكب ذي موارد محدودة، 

ر  وهي مفارقة منطقيَّة ووجوديَّة أشار إليها تقرير »حدود النموّ« لنادي روما عام 1972 الذي حذَّ

دة س��يقود إلى انهيار النُظم البيئيَّ��ة. ومع ذلك، فإنَّ “عقيدة  من أنَّ اس��تنزاف الموارد غير المتجدِّ

ال�رتف” التي تحكم الاقتصاد العالم��ي تجاهلت هذه التحذيرات، مدفوعة بـ “الجش��ع” الذي 

نيَْا”)))، ما أدَّى إلى تسارع  وصفه أئمَّة أهل البيت  بأنَّه محرِّك الشرور “رأَسُْ كُلِّ خَطِيئةٍَ حُبُّ الدُّ

وتيرة التدهور البيئي.

ثانيًا: جدليَّة الهلاك والاستهلاك.. قراءة في آيات »هلاك القرى«

1. نظريَّة الارتباط الوجودي بين العمل والحدث الكوني

مها المدرسة الكلاميَّة الشيعيَّة المعاصرة هي فكرة »العلاقة  لعلَّ من أهمّ الإس��هامات التي تقدِّ

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 20، ص 352.
2 - Donella H. Meadows, et al.: The Limits to Growth, p. 23.

3 - الكليني: الكافي، ج 2، ص 131. )باب »حب الدنيا والحرص«، ح 1(.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة58ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

التكوينيَّة« بين أفعال الإنسان والحوادث الكونيَّة)))، خلافاً للنظرة الماديَّة التي تفصل بين »القانون 

الخُلقُ��ي« و»القانون الطبيعي«، يرى القرآن أنَّ هن��اك وحدة في النظام، وأنَّ لهذا العالم كما يعّرب 

العلامة الطباطبائي: »ش��عورًا بالحسنات والس��يِّئات، وفهمًا للطاعة والمعصية..«)))، ويقول في 

يْدِيكُمْ﴾ ]الشورى: 30[، وقوله: 
َ
صِيبَةٍ فَبمَِا كَسَبَتْ أ ن مُّ صَابكَُم مِّ

َ
تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَا أ

ء لا تتأثَّر بالمعنويِّات بل إنَّ للأعمال  َحْرِ...﴾، أنَّ الكون ليس مادَّة صمَّا ِّ وَالْب ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي البَْر

” خارجياً؛ فالذنوب، وتحديدًا ذنوب الظلم والإفساد والإسراف، تحُدِث أثراً  ��دًا” و“تمثًُّال “تجسُّ

“وضعيًا” في عالم الطبيعة)))؛ حيث إنَّ »الفساد« في الآية يشمل الكوارث البيئيَّة من قحط، ومحق 

للبركة، وانتش��ار للأوبئة، وتلوث للهواء والماء)))، وها هنا الآية تقرّر قانوناً سببيًا: فالمقدمة )بما 

ا الهدف التربوي فهو )ليذيقهم(: التعبير  كسبت أيدي الناس( تؤدّي إلى نتيجة )ظهر الفساد(، أمَّ

القرآني »ليذيقهم بعض الذي عملوا« يش�ري إلى أنَّ الكوارث البيئيَّة تحمل وظيفة تنبيهيَّة ابتلائيَّة؛ 

حيث إنَّ ت��ذوق مرارة التلوّث، وحرارة الجو، وش��ح المياه، هو ارتداد لعمل الإنس��ان إليه لعلهّ 

يستفيق من غفلته ويعود إلى التوازن.

2. الطبيعة كيان واعٍ: فلسفة )ملا صدرا( والبيئة

لتعميق هذا الفهم، نستحضر الفلسفة الصدرائيَّة التي ترى أنَّ الطبيعة ليست ميْتة بل هي سارية 

الحياة والش��عور، يقول )ملا صدرا(: »فالوجود عندنا مس��اوق للحياة... فجميع الموجودات 

عند أهل الكش��ف واليقين حيَّة ناطقة ش��اهدة عالمة ببارئها ومبدعها، مس��بحة بحمده، مطيعة 

له، س��اجدة ل��ه«)))، أي إنّ كلَّ موجود في الكون له نصيب من الإدراك والحياة ويس��بحّ بحمد 

ربهّ، وإنَّ الحيوانات، والنباتات، والجمادات هي »أمم« تس��بِّح الله، يقول العلامة الطباطبائي: 

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 16، ص 196.
2 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 2، ص 275.
3 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 18، ص 61.

4 - ناصر مكارم الشيرازي: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج 13، ص 113.
5 - صدر الدين الشيرازي: الحكمة المتعالية في الأسفار العقليَّة الأربعة، ج 6، ص 117.



59

العدد 10

»... ومن المعلوم أنَّ حقيقة التس��بيح وهي التنزيه القولي لا تتم إلا مع العلم... وسريان العلم 

في الموجودات يس��تلزم سري��ان الحياة فيها، فالآية من المثُبتات لحياة الأش��ياء كلهّا، ولعلمها 

وشعورها«)))، ويقول في موضع آخر: »... والتأمّل في أحوال هذه الأنواع من الحيوان... يعطي 

أنَّها على مس�ري حياتها تشعر بما يش��عر به الإنس��ان من الرأي والعقيدة، فلها عقائد وآراء فرديَّة 

واجتماعيَّة، تبني عليها حركاتها وس��كناتها... ويس��تنتج من ذلك أنَّها س��تحشر كما س��يحشر 

الإنس��ان«)))، ما يجعل التدمير البيئي وتلويث المحيطات هو بمثابة »إس��كات« لهذا التس��بيح 

الك��وني، وقتل لأمم عابدة، هذا البُعد يضفي على الإفس��اد البيئي بعُ��دًا معنويًّا يتجاوز الضرر 

المادي إلى »الإفساد في الملكوت«؛ فبناءً على وحدة الوجود والترابط بين العوالم، فإنَّ صدور 

المعصية )كالترف والإسراف( من الإنس��ان )وهو خليفة ومركز الدائرة( يؤثرّ س��لبًا على جريان 

َ الجَْوْرُ  الطبيع��ة، فعن الإمام الصادق j قال: »وَجَدْناَ ِيف كِتاَبِ رسَُ��ولِ اللَّ��هِ a: ... إذَِا كَُرث

َكَاتُ«))). وَظهََرَ المُْنْكَرُ ذَهَبَتِ الَرب

3. التفسير السُنني لآية الإسراء

فَيِهَا فَفَسَ��قُوا فيِهَا فَحَ��قَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ  مَرْناَ مُتْر
َ
نْ نُهْلكَِ قَرْيَّة أ

َ
رَدْناَ أ

َ
ق��ال تع��الى: ﴿وَإِذَا أ

رْناَهَ��ا تدَْمري�اً﴾ ]الإسراء: 16[. هذه الآية تمثِّل السُ��نَّة التاريخيَّة التي تربط بين الس��لوك  فَدَمَّ
الاقتصادي-الاجتماع��ي )الترف( وب�ني المصير الك��وني )التدمير()))، وفيما تث�ري عبارة »أمرنا 

مترفيها« تساؤلات كلاميَّة من قبيل: كيف يأمر الله بالفسق؟ لكنَّ التفسير السُنني ينزهّ الله -تعالى- 

عن الأمر بالفحشاء؛ فـ»الأمر« هنا يأخذ مسارين متكاملين:

أ الأمر التشريعي: يأمر الله المترفين )قادة المجتمع الاقتصادي والس��ياسي( بالطاعة، 	.

والع��دل، والإص�الح، وحف��ظ الميزان. لك��ن طبيعة »ال�رتف« التي تقت�يض العلو 

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 13، ص 116.
2 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 7، ص 77.

3 - الكليني: الكافي، ج 2، ص 374. )باب »الذنوب«، ح 2(.
4 - الطبرسي: مجمع البيان في تفسير القرآن، ج 6، ص 234.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة60ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

والاس��تكبار تدفعهم إلى مخالفة هذا الأمر فيفس��قون، والفسق هنا هو »الخروج عن 

الاعتدال الفطري«))).

ب الأمر التكويني )الإمداد(: »أمرنا« بمعنى أكثرن��ا نعِمهم وأمددناهم بالموارد )النفط، 	.

والتكنولوجي��ا، والثروات(. وهذا الإمداد للمتأمِّل في حقيقته هو »ابتلاء«؛ فالمترف، 

بغروره، يقرأ هذا الإمداد اس��تحقاقاً ذاتيًّا وليس أمانة، فيستخدمه في الإفساد )تدمير 

البيئة، واحتكار الثروة(.

وفي س��ياق التغّري المناخي، يتجَّىل مصداق قول��ه -تعالى- »أمرنا مترفيه��ا« في الثورة الصناعيَّة 

والتكنولوجيَّة الهائلة التي منحها الله للبشريَّة، كان »الأمر« هو اس��تخدام هذه القدرات في »عمارة 

الأرض«. لك��ن »المترفين« )ال��دول الصناعيَّة الكبرى، وال�رشكات العملاقة( »فس��قوا فيها«، أي 

استخدموا هذه القدرات في استنزاف الموارد، وتلويث الجو، والإخلال بالتوازن الحراري للأرض))).

4. »فحقّ عليها القول«: حتميَّة السُنَن

ر القرى ظلمًا بل التدمير  إنَّ »القول« الذي يحقّ هو قانون الأس��باب والمسبَّبات؛ فالله لا يدمِّ

هو النتيجة الطبيعيَّة )السُننيَّة( لفسق المترفين)))؛ فعندما تفسق البشريَّة عن قوانين »حفظ الأمانة/

البيئ��ة«، يحقّ عليها »القول« المتمثِّل في )الأعاص�ري، والجفاف، والغرق( ليس باعتبارها عقوبة 

انتقاميَّة عشوائيَّة بل هو-أي القول- تفعيل لسُنن الله في الكون التي انتهكها المترفون.

تتبَّع القرآن معادلة دقيقة لس��قوط الحضارات، يمكن تطبيقها حرفيًّا على الحضارة الرأسماليَّة 

المعاصرة:

أ نْيَا﴾ - تراكم الثروة والتمتع المفرط.	. َيَاةِ الُدّ تْرَفْنَاهُمْ فِي الْح
َ
مرحلة الترف: ﴿أ

ب مرحلة الفسق: ﴿فَفَسَ��قُوا فيِهَ��ا﴾ - الخروج عن الطاعة وعن نظ��ام الفطرة )تدمير 	.

البيئة، والظلم(.

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 13، ص 58.
2 - فخر الدين الطريحي: مجمع البحرين، ج 5، ص 236. )مادة »فسق«(.

3 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 13، ص 58.



61

العدد 10

ج مرحلة اس��تحقاق العذاب: ﴿فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ﴾ - تفعيل السُنَّة الكونيَّة )نقطة اللا 	.

عودة في المناخ(.

د رْناَهَا تدَْمِيراً﴾ - الانهيار الحضاري والبيئي.   	. مرحلة التدمير: ﴿فَدَمَّ

ة” ويحطم مناعته��ا، ما يجعلها عاجزة عن  يرى )الش��هيد الصدر( أنَّ الترف يفس��د “بأس الأمَّ

��ا   مجتمع الترف المعاصر، رغم تقدّمه التكنولوجي، يبدو هشًّ يات)))، لذلك فإنَّ مواجهة التحدِّ

للغاي��ة أم��ام ردود الفعل الطبيعة )أعاصير، وفيضانات(، ما يؤذن بقرب تحقّق سُ��نَّة الاس��تبدال 

أو الهلاك، وقد يتس��اءل بعضٌ: لم��اذا لا نرى العقوبة فورًا؟ يشرح القرآن ذلك بسُ��نَّة »الإملاء« 

مْلِي لهَُمْۚ  إنَِّ كَيْدِي مَتيٌِن﴾. التطوّر 
ُ
نْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ * وَأ ْ��تَدْرجُِهُم مِّ و»الاستدراج«. ﴿سَنَس

الصناعي والوفرة الماديَّة المعيشة اليوم قد تكون هي عين »الاستدراج«؛ فقد يفتح الله أبواب كلّ 

نَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا﴾، أخُذوا 
َ
هْلُهَا أ

َ
وتوُا﴾ و﴿وَظَ��نَّ أ

ُ
شيء)))، حت��ى إذا ﴿حَتَّىٰ إذَِا فَرحُِوا بمَِا أ

بالكوارث بغتة)))، فصحيح أنَّ الاحتباس الحراري عمليَّة تراكميَّة بطيئة )استدراج(، لكن نتائجها 

رة. عادة ما تكون فجائيَّة ومدمِّ

5. »الرهط المفسدون«.. الشركات العابرة للقارات في العصر الحديث

أحد المفاهيم التي تناولها القرآن في س��ياق الحديث عن الفس��اد الاجتماعي والبيئي هي ما 

رَضِْ وََال  يعرف بـ »لوبيَّات« أو مجموعات المصالح، ويش�ري القرآن إلى »رهَْطٍ يفُْسِ��دُونَ ِيف اْأل

يصُْلِحُونَ«، والرهط هم المجموعة المتجانس��ة التي تملك الق��وَّة والنفوذ، وفي عصر العولمة، 

يمكن القول إن الرهط المفس��دون ينطبق على »الشركات العابرة للقارات« واللوبيَّات الصناعيَّة 

التي تس��يطر على اقتصاد الع��الم؛ فهذه الكيانات تمثِّل »المترفين« بأج�ىل صورهم، فهم الذين 

يمتلكون الموارد، ويوجّهون السياس��ات، ويفرضون ثقافة الاس��تهلاك، وينشرون فس��ادهم في 

الأرض، ليس فسادًا خُلقُيًّا تقليديًّا فحسب بل هو فساد »بيئي« ممنهج من خلال:

1 - محمد باقر الصدر: المدرسة القرآنيَّة )التفسير الموضوعي(، ص.ص. 134-133.
2 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 8، ص 346.

3 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 10، ص.ص. 40-39.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة62ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

أ احتكار الموارد: وتحويل »المش��اعات العالميَّة« -الهواء، الماء، الغابات- إلى سلع 	.

ر من��ه مؤتمر ريو 1992 الذي خلص التقري��ر الختامي فيه إلى  ��ة، وهو ما حذَّ خاصَّ

أنَّ “الس��بب الرئيس في تدهور البيئة العالميَّة بصورة مطرّدة هو النمط غير المس��تدام 

للاس��تهلاك والإنتاج، وتحديدًا في البلدان الصناعيَّة، وهو مس��ألة خطيرة تؤدّي إلى 

تفاقم الفقر والاختلالات”)))، وهذا النوع من الاختلال )الاحتكار( يتعارض مع أكثر 

مبادئ الفطرة الإنسانيَّة بداهة التي يقرهّا التشريع الإسلامي، يقول )السيد محمد باقر 

الصدر(: »فالمصادر الطبيعيَّ��ة - وهي التي عبرت عنها الرواية بالماء والكلأ والنار - 

مباحة لجميع الن��اس، وليس لفرد دون فرد حقّ اختص��اصي فيها يمنع الآخرين عن 

الانتفاع بها... وهذا هو المبدأ العام في المشتركات العامة«))).

ب الإفس��اد في الحرث والنس��ل: اس��تخدام التكنولوجي��ا الحيويَّة والهندس��ة الوراثيَّة 	.

والمبيدات التي تدمّر التنوّع البيولوجي وتفسد التربة، مصداقاً لقوله تعالى: ﴿وَيُهْلكَِ 

بُِّ الْفَسَادَ﴾. َرْثَ وَالنَّسْلَ وَالَلّهُ لَا يُح الْح
ج تصدير التلوث: نقل الصناعات الملوّثة إلى دول الجنوب الفقيرة)))، ما يجسّد أبشع 	.

صور »الاستكبار« البيئي؛ حيث يدفع الفقراء ثمن ترف الأغنياء.

6. مفهوم التسخير: أمانة لا هيمنة مطلقة

ا فِي  رَ لَكُم مَّ يقع س��وء الفهم الأكبر في العقليَّة الحداثيَّة في تفس�ري آيات »التسخير« ﴿وَسَخَّ

رْضِ﴾، فقد فسُّر التس��خير خطاً على أنَّه إذن مطلق بالاستغلال والهيمنة، 
َ ��مَاوَاتِ وَمَا فِي الْأ السَّ

لكنَّه يجب التفرقة بين مفهومين رئيسين:

أ التسخير في الميزان: يوضح البحث الكلامي أن التسخير يعني »تذليل الشيء وتهيئته 	.

1 - الأم��م المتح��دة: تقرير مؤتمر الأمم المتحدة المعن��ي بالبيئة والتنمية، المجل��د الأول، ص 26. 
)القرار 1، المرفق الثاني: جدول أعمال القرن 21، الباب 4، الفقرة 4.3(.

2 - محمد باقر الصدر: اقتصادنا، ص 523.
3 - محمد سعيد صباريني ورشيد الحمد: البيئة ومشكلاتها، ص 185.



63

العدد 10

لغايةَ كماليَّة« ضمن نظام دقيق. التس��خير هو »علاقة وظيفيَّة« تقتضي المس��ؤوليَّة. 

الإنسان مُستأمن على هذه المسخرات، وليس مالكًا حقيقيًا لها )المالك هو الله())).   

ب ��مَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ 	. ر القرآن من الإخلال بهذا النظام: ﴿وَالسَّ الطغيان في الميزان: حذَّ

لَّا تَطْغَوْا فِي المِْيزاَنِ﴾ ]الرحم��ن: 7-8[. يمكن عدّ التغّري المناخي هو 
َ
المِْزي�اَنَ * أ

تجسيد لـ “الطغيان في الميزان”؛ فإذا أخلَّ الإنسان بميزان الغازات الدفيئة )على سبيل 

المثال(، أو ميزان التن��وّع البيولوجي، أو ميزان دورات المياه، فإنَّه نتيجة لـ “طغيانه” 

في طلب الرفاهية سيُبتلى بالكوارث وردّات الفعل العنيفة.

ثالثًا: البيئة أمانة إلهيَّة

بينما يحدّد الفكر التنموي الحديث ثلاثة أبعاد للتنمية المس��تدامة )الاقتصادي، والاجتماعي، 

والبيئي(، ومن وجهة نظر إسلاميَّة يمكن وضع اليد على غياب البيئة بوصفها »بعُدًا وجوديًّا« يتحرَّك 

فيه الإنس��ان في مس��اره من عالم الخلق إلى القيامة، والذي يتجَّىل فيه »الدور الوظيفي« للإنسان 

بصفته »خليفة«، ويمكن القول إنَّ الآية 41 من سورة الروم الوثيقة القرآنيَّة الأظهر في توصيف الأزمة 

ِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ  ُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذ يْدِي النَّاسِ لِي
َ
َحْرِ بمَِا كَسَبَتْ أ ِّ وَالْب البيئيَّة: ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي البَْر

يرَجِْعُونَ﴾، وتؤكِّد التفاسير أنَّ الفساد هنا عام يشمل اختلال النظم الكونيَّة )انحباس المطر، وغلاء 
ون، كـ )الشيخ ناصر مكارم الشيرازي(، بين “كسب  الأسعار، والأوبئة، والحروب(. يربط المفسِّر

الأيدي” وبين الكوارث، يقول: “ظاهر الآية أنّ الفساد يشمل كلّ انحراف ومساوئ تظهر في قالب 

ف��ردي أو جماعي... والملفت للنظر أنّ الآية تصّرح بأنّ هذا الفس��اد ه��و نتيجة أعمال الناس... 

)ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون(... وهذه »لام العاقبة« تش�ري إلى أنّ الله س��بحانه لا 

يذيقهم إلاّ بعض أعمالهم... وهذا هو )الهدف التربوي( لما يصيب الإنس��ان من نكبات ومشاكل 

نتيجة لذنوبه... لكي يوقظهم من غفلتهم، ويعيدهم إلى جادة الحق والصواب”))).

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 18، ص 165.
2 - ناصر مكارم الشيرازي: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج 13، ص 196.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة64ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

يشير النصّ القرآني إلى أنَّ الكوارث الحالية ليست »كلّ« العقاب، بل »بعضه«: أي إنَّها »جرعة 

ت��ذوّق« )ليذيقهم( لمرارة أعمالهم، والهدف هنا ليس الانتقام، بل »الرجوع« )لعلهم يرجعون(، 

ر الكون  يقول )الش��يخ محمد جواد مغنية(: »... ومعنى الآية بمجملها أنَّ الله -س��بحانه- س��خَّ

للإنسان ليستغلهّ في مصلحته ومنفعته، فأساء الإنسان التصرفّ، واستغلّ الطبيعة للشّر والفساد، 

فارتدّ الشّر والفس��اد عليه، وأذاقه الله وبال أمره ﴿لَعَلَّهُمْ يرَجِْعُونَ﴾ عن غيهم«))). فالرس��الة من 

وراء الفيضان��ات والحرائق هي دفع البشريَّة لمراجعة نمط حياته��ا المترف، والعودة إلى »نظام 

الاعتدال«، وتجبر الإنسان على التخّيل عن غطرسته.

1. دستور العلاقة مع الطبيعة.. نهج البلاغة نموذجًا

في مواجهة هذه الأزمة، يقدّم الإمام علي بن أبي طالب j في »نهج البلاغة« نموذجًا للتنمية 

المستدامة يسبق الطروحات المعاصرة بقرون. يرتكز هذا النموذج على محوريَّة »عمارة الأرض« 

ومسؤوليَّة الحاكم والمحكوم تجاه »البلاد والعباد«.

2. »عمارة الأرض« مقابل »استجلاب الخراج«

في عهده لـ )مالك الأش�رت(، يضع الإمام علي j القاعدة المركزيَّة للاقتصاد البيئي، فيقول 

نَّ ذلكَِ َال  رةَِ الأرَض أبَلْغََ مِنْ نظَرَكَِ ِيف اسْتِجْلابِ الخَْراَجِ؛ َأل )عليه السلام(: »وَليَْكُنْ نظَرَكَُ ِيف عِمَا

رةَِ«)))، وهذا النصّ يفكّك الرأسماليَّة الريعيَّة القائم على الربح السريع )الخراج/ يدُْركَُ إَّال باَلعِْمَا

الضرائب/الأرباح( على حساب استدامة الموارد )العمارة(، فالاستدامة شرط الربح، والإمام يقرّر 

أنَّ »من طل��ب الخراج بغير عمارة أخرب البلاد وأهلك العب��اد«، ويمكن القول إنَّ خراب البلاد 

هنا هو التعبير الدقيق عن التدهور الناتج عن الاستغلال المفرط للموارد دون تجديدها، والتنمية 

المستدامة عند الإمام هي »عمارة« تسبق »الجباية«.

1 - محمد جواد مغنيَّة: التفسير الكاشف، ج 6، ص 146.
2 - الشريف الرضي )جامع(: نهج البلاغة، ص 437. )من كتاب له للأشتر النخعي، رقم 53(.



65

العدد 10

وفي خطبة أخرى، يوس��ع الإمام علي j دائرة التقوى لتش��مل البيئة: »اتَّقُ��وا اللَّهَ ِيف عِبَادِهِ 

وبِلادِهِ، فإَِنَّكُمْ مَسْؤولوُنَ حَتَّى عَنِ البِْقَاعِ والبَْهَائمِِ«)))، ليؤسّس هذا النص إلى ما يمكن أن نسميه 

»الحق البيئي«: حيث البقاع )الأرض، والغابات، والأنهار( والبهائم )التنوّع البيولوجي( ليس��ت 

مجرد موارد للاس��تغلال، بل هي كيانات لها »حقوق« والإنس��ان »مس��ؤول« عنها أمام الله يوم 

القيامة، وهنا تنُفى المركزيَّة البشريَّة المطلقة، أي إنَّ الإنسان ليس مالكًا مطلقًا، بل هو »مستأمن«، 

لتصبح العدالة في فكر الإمام غير مقتصرة على البشر، بل تشمل العدالة حتى مع المنظومة البيئيَّة.

وفي رواية أخرى يقول الإمام علي j: »إنَِّ اللَّهَ سُبْحَانهَُ فرَضََ ِيف أمَْوَالِ الأغْنِياَءِ أقَوَْاتَ الفُْقَراَءِ، 

، وَاللَّهُ تعََاَىل سَ��ائلِهُُمْ عَ��نْ ذَلكَِ«)))، هذه المعادلة الاجتماعيَّة  اَ مُتعَ بِهِ غَنِيٌّ فَ�َا�مَ جَاعَ فقَِيٌر إلِا ِمب

يمك��ن قراءتها بيئيًّا وعالميًّا من وجهة نظر »العدالة المناخيَّة«؛ فما عانت دول الجنوب )الفقراء( 

من الجفاف والغرق ونقص الموارد، إلا بما »مُتّع« به مترفو الشمال )الأغنياء( من استهلاك مفرط 

للطاقة والموارد؛ فالترف في مكان يولِّد القحط والهلاك في مكان آخر، واستئثار القلةّ )المترفين( 

بالموارد )الكربون، والطاقة( يؤدّي حتمًا إلى حرمان الأكثريَّة وتدمير بيئتهم.

رابعًا: نحو نموذج »الاقتصاد« والاعتدال.. الخلاص من ثقافة الهلاك

1. نقد الثقافة الاستهلاكيَّة: وَهْمُ السعادة

بينما وصل��ت القدرات التكنولوجيَّة إلى ذروة تمكّنها نظريًّا من تلبية حاجات البشريَّة بكفاءة 

واس��تدامة، يتَّجه النظام الاقتصادي العالمي نحو مس��ار تدميري لاعتماده على »صناعة الندرة« 

و»هندس��ة عدم الرضا« و»خلق الحاجات« عبر اس�رتاتيجيَّات خبيثة مثل »التقادم المبرمج«)))، 

فهذا النظام، الذي ينُظر إليه ظاهريًّا على أنَّه »قمة العقلانيَّة الرأس�امليَّة«، يكشف عند التأمُّل فيه 

عن آليات تتطابق بشكل ما مع المفهوم القرآني لـ »الإغواء الشيطاني« أو »التزيين«.

وتكشف النصوص الدينيَّة والتحليلات الفلسفيَّة أنَّ »ثقافة الاستهلاك« مبنيَّة على وَهْم، فعلى 

1 - الشريف الرضي: نهج البلاغة، ص 242، خطبة 167.
2 - الشريف الرضي: نهج البلاغة، ص 533، باب »حكم أمير المؤمنين«، ح 328.

3 - Bernard London: Ending the Depression Through Planned Obsolescence, p. 2.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة66ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

س��بيل المثال يربط )الدكتور علي خضر الش��كري( بين »فس��اد الفطرة« وبين البيئة الاجتماعيَّة 

التي تروّج للعبث واللا مبالاة التي هي أهمّ مقدّمات الثقافة الاس��تهلاكيَّة، وهذه بدورها تغذّيها 

الشركات العابرة للقارات )الرهط المفسدون( التي تدفعهم نحو وَهْم إمكانيَّة ملء الفراغ الروحي 

بوهم امتلاك )والامتلاء بـ( المادَّة والمزيد من الاستهلاك، لكنَّها تفشل، فتنتج »ضنك المعيشة«؛ 

فالرأس�امليَّة تتعامل مع الإنسان باعتباره كتلة من الشهوات يجب إثارتها باستمرار، ما يدفع نحو 

شراء م��ا لا يحُت��اج، وإلقاء الفائض في المحيط��ات، ما يخلق جباًال من النفايات وجوًّا مش��بعًا 

مُركُُم باِلْفَحْشَاءِ﴾ ]البقرة: 
ْ
يْطَانُ يعَِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأ بالكربون؛ ففي تفس�ري قوله تعالى: ﴿الشَّ

ين أنَّ هذا »الفقر« ليس فقط العوز المادي بل يش��مل حالة نفسيَّة من  268[، يرى بعض المفسّر

الخوف الدائم من الفوات والنقص، والنظام الاقتصادي الحديث يقتات على هذا الخوف؛ فهو 

يزرع في المستهلك شعورًا دائماً بالنقص وعدم الكفاية من خلال تكريس استراتيجيَّات تسويق 

مث��ل »الخوف من الفوات« )FOMO - Fear of Missing Out( التي هي تطبيق حرفي لـ “وعد 

الش��يطان بالفقر”؛ حيث يجري إيهام المس��تهلك بأنَّه سيخسر “فرصة العمر”، أو سيفقد مكانته 

الاجتماعيَّة إذا لم يقم بالشراء الفوري، بل إنَّ اس�رتاتيجيَّات مثل خلق “الاستعجال الزائف” من 

ادات وقت وهميَّة، أو رس��ائل “تبقى قطعتين فقط” ليس لها هدف إلا إثارة الذعر  قبيل وضع عدَّ

ودفع المستهلك لاتخاذ قرار تغلب فيه الغريزة على العقل.

وإذا كان “ال�رتف” ه��و المحرِّك النف�يس، فإنَّ النظ��ام الاقتصادي الحديث ق��د ابتكر آليَّات 

“ش��يطانيَّة” )بالمعنى الق��رآني للإغواء( لضمان اس��تمرار هذا الترف، حتى ل��و كان الثمن دمار 

الكوك��ب؛ حيث تحاول الرأس�امليَّة إقناع الناس ب��أنَّ الحلَّ يكمن في “الكف��اءة” والتكنولوجيا 

ى “مفارقة  دون الحاجة لتغيير نمط الحياة المترف. لكنَّ الأبحاث الاقتصاديَّة تواجهنا بماـ يسُ��مَّ

جيفونز”؛ حيث تنصّ المفارقة على أنَّ التحس��ينات التكنولوجيَّة التي تزيد من كفاءة اس��تخدام 

المورد )مثل محركّات س��يارات تس��تهلك وقودًا أقل( تؤدّي فعليًّا إلى زيادة الاس��تهلاك الكلي 

لذلك المورد بدًال من تقليله)))؛ لأنَّ انخفاض التكلفة يش��جّع على المزيد من الاس��تخدام؛ فقد 

1 - William Stanley Jevons: The Coal Question, p. 103.



67

العدد 10

لاح��ظ الاقتصادي )جيفونز( قديمًا أنَّ تحس�ني كفاءة محركّات البخار زاد من اس��تهلاك الفحم 

بشكل هائل. واليوم، نرى أنَّ السيارات الموفِّرة للطاقة لم تقللّ الانبعاثات بل شجَّعت الناس على 

القيادة لمسافات أطول، وشراء سيَّارات أكبر، والسفر أكثر، هذه المفارقة تؤكّد حقيقة قرآنيَّة: الآلة 

)الوسيلة( لا تصلح فساد النفس )الغاية(... أي إنَّه طالما أنَّ النفس محكومة بـ »الهلوع«، وشهوة 

»التكاثر« والرغبة في المزيد، فإنَّ أيَّ توفير ناتج عن التكنولوجيا س��يجري »ابتلاعه« فورًا لخدمة 

المزيد من الترف، فالتكنولوجيا دون تزكية للنفس تزيد الإنسان قدرة على الإفساد.

2. التقادم المبرمج والموضة السريعة: مأسسة كُفر النعمة

د الشركات  م��ن أخطر آليَّات الترف الحديث هي اس�رتاتيجيَّة »التقادم المبرم��ج«؛ حيث تتعمَّ

تصميم المنتجات لتتلف أو تفقد جاذبيّتها بعد فترة قصيرة، لإجبار المستهلك على شراء البديل، 

ويولِّد هذا السلوك جباًال من النفايات الإلكترونيَّة والنسيجيَّة، ويستنزف الموارد النادرة بلا طائل. 

يعُتبر هذا شكًال من أشكال »العنف البطيء« ضدّ الكوكب وسكانه.

تاريخيًّا، لم يكن قَِرص عمر المنتجات نتيجة عجز تقني، بل كان قرارًا إداريًّا واعيًا من الكارتيلات 

الباحث��ة عن الربح، ويعُدّ “كارتل فيب��وس” )Phoebus cartel( )1924-1939( من أقوى الأدلَّة 

ع�ىل جذور هذه الممارس��ة؛ ففي أوائل الق��رن العشرين، كانت شركات مث��ل “جنرال إلكتريك” 

و“فيليبس” و“أوسرام” تتنافس لإنتاج مصابيح إنارة تدوم طويًال )تصل إلى 2500 ساعة(، لكنَّهم 

أدرك��وا أنَّ الكفاءة تعني انخفاض المبيع��ات، ثمّ في اجتماع في جنيف عام 1925، اتفّق الكارتل 

ع�ىل توحيد عمر المصباح ليصبح 1000 س��اعة فق��ط)))، ولم يكن هذا »توحي��دًا للمعايير« بل 

»توحيدًا للفساد«؛ حيث جرى فرض غرامات ماليَّة على أي مصنع ينتج مصابيح تدوم أكثر من الحدّ 

المسموح به، فتحوَّلت الهندسة من علم لتحسين الحياة إلى أداة لضمان الفشل، حينها مثلّت هذه 

اللحظة التاريخيَّة ولادة »اقتصاد الهدر«؛ حيث أعُيد تعريف »المنتج عالي الجودة« باعتباره »المنتج 

1 - Markus Krajewski: «The Great Lightbulb Conspiracy,» IEEE Spectrum, vol. 51, no. 
10, p. 58.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة68ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

السّيء« للأرباح، وهو قلب المنطق الشيطاني الذي يرى في الإصلاح خسارة. بهذا، يمثلّ »التقادم 

ا تجاريًّا، وتجسيدًا صارخًا لمفاهيم »التبذير« و»الإسراف« المحرمّة  المبرمج« خيانة للأمانة، وغشًّ

شرعًا، باعتب��اره »كفر بالنعمة«؛ فبدًال من صيانة النعمة )المنت��ج( وإطالة عمرها، يجري تدميرها 

عمدًا لمراكمة الأرباح، وهذا السلوك يتنافى مع مبدأ »إصلاح المال« وحفظه في الفقه الإسلامي.

كذلك، تعُدّ صناعة الموضة السريعة المثال الأبرز على تحوّل السلوك البشري إلى كارثة بيئيَّة 

مدفوعة بوَهْم التجديد المستمرّ؛ فإذا كان التقادم المبرمج هو تلاعب بـ »الوظيفة«، فإنَّ الموضة 

السريعة هي تلاعب بـ »الهويَّة« و»الغرور«؛ حيث جرى تحويل الملابس من سلع معمّرة إلى سلع 

اس��تهلاكيَّة سريعة التلف، فوصل الحال إلى أنَّه -إحصائيًّا- يش�رتي العالم اليوم 80 مليار قطعة 

ملابس س��نويًّا، بزيادة 400% عمّا كان عليه الحال قبل عقدين، وبحسب دراسات فإنَّ »صناعة 

الأزياء« مس��ؤولة عن 10% من انبعاثات الكربون العالميَّة )أكثر من الطيران والش��حن البحري 

مجتمعين(، وتستهلك 93 مليار متر مكعب من المياه سنوياً))).

ُذِيقَهُم بَعْضَ  يْدِي النَّاسِ لِي
َ
َحْرِ بمَِا كَسَبَتْ أ ِ وَالْب ّ د الآية الكريمة ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي البَْر وتتجسَّ

ِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يرَجِْعُونَ﴾ ]الروم: 41[  في ما يمكن أن نسمّيه »مستعمرات النفايات«، وهي  الَّذ
المناطق التي أصبحت مكبات لنفايات العالم الغربي »المترف«، مثل:

أ. صحراء أتاكاما )تشيلي(: مقبرة الموضة

في صح��راء أتاكاما، إحدى أكثر المناط��ق جفافاً في العالم، تتراكم جب��ال من الملابس غير 

المباعة تصل ما بين 39,000 إلى 59,000 طن من الملابس س��نويًّا من ميناء إيكويكي؛ حيث 

ما لا يجري بيعه يلُقى في الصحراء، وهذه الأكوام الضخمة من البوليستر )البلاستيك( لا تتحلَّل، 

بل تطلق س��مومًا في اله��واء والمياه الجوفيَّة، وقد أصبحت ضخمة لدرج��ة أنَّها باتت مرئيَّة من 

الفضاء عبر الأقمار الصناعيَّة))).

1 - Kirsi Niinimäki, et al.: «The Environmental Price of Fast Fashion,» Nature Reviews 
Earth & Environment, vol. 1, no. 4, pp. 189190-.
2 - Agence France-Presse (AFP): «Chile›s desert dumping ground for fast fashion 
leftovers,» France 24.



69

العدد 10

ب. سوق كانتامانتو )غانا(: »ملابس الرجل الأبيض الميت«

 Obroni تس��تقبل غانا أسبوعيًّا 15 مليون قطعة من الملابس المستعملة، تعُرف محليًا بعبارة

Wawu )“ملاب��س الرجل الأبيض الميت”(، ونظراً لرداءة ج��ودة “الموضة السريعة”، فإنَّ %40 

من هذه الواردات هي نفايات فور وصولها، وحيث لا تستطيع البنية التحتيَّة استيعاب هذا الكم، 

ا  عندها يكون المصير الحتمي هو تشكُّل مكبات عشوائيَّة تشتعل فيها النيران، مطلقة دخاناً سامًّ

يخنق الس��كّان المحليّين، ومن ثمََّ تجرف الأمطار هذه النفايات النس��يجيَّة إلى البحر، لتش��كل 

“شباكًا” من الملابس المتشابكة على الشواطئ وفي قاع المحيط، مسبّبة دمارًا للحياة البحريَّة))).

3. الفجوة المعيشيَّة وانبعاثات الرفاهيَّة 

تش�ري البيانات الحديثة إلى فجوة هائلة في المس��ؤوليَّة عن الانبعاثات؛ حيث تلعب »النخبة 

المترفة« الدور الأكبر في تدمير المناخ، على سبيل المثال تشير تقارير »أوكسفام« إلى أنَّ أغنى %1 

من البشر يصدرون انبعاثات كربونيَّة تفوق ما يصدره أفقر 50% من سكان الأرض مجتمعين)))، 

ة واليخوت الفاخرة لـ 12 مليارديراً فقط في المملكة المتحدة  كما أنَّ انبعاثات الطائرات الخاصَّ

تعادل انبعاثات 19,000 مواطن عادي في عام كامل)))، فضًال عن اس��تثمارات هؤلاء المترفين 

في الصناعات الملوّثة التي تضاعف أثرهم البيئي بآلاف المراّت.   

رْضِ﴾ ]القصص: 4[ ؛ 
َ هذا السلوك يجسّد مفهوم »العلوّ في الأرض« ﴿إنَِّ فرِعَْوْنَ عَلَا فِي الْأ

فاستخدام طائرة خاصّة لرحلة ترفيهيَّة قصيرة، مع علم صاحبها بأنَّها تحرق أطناناً من الوقود وتلوث 

الجو، هو قمة “الأنانيَّة” و“الاستكبار”، هذا السلوك إعلان بأنَّ “راحتي الشخصيَّة ورفاهيَّتي أهم 

رون من الفيضانات والجفاف”. لذا، فهذا  من سلامة النظام البيئي وحياة ملايين البشر الذين سيتضرَّ

الظلم البيئي يس��تدعي “المقت الإلهي”؛ فالله تعالى لا يحبّ المسرفين ولا يحب المستكبرين، 

والعدالة المناخيَّة تتطلب محاسبة هؤلاء المترفين وتحميلهم تكلفة فسادهم وإفسادهم.

1 - Tom Grant: «Dead White Man’s Clothes,» ABC News.
2 - Oxfam International: Confronting Carbon Inequality, p. 2.
3 - Oxfam International: Carbon Billionaires, p. 8.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة70ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

4. الإسراف القهري والخواء الروحي

على النقيض من وعود السعادة، تظهر الدراس��ات أنَّ النزعة الاستهلاكيَّة مرتبطة في حقيقتها 

بالقل��ق والاكتئ��اب؛ فظواهر مثل »الإنفاق القه��ري« أو »إنفاق الهلاك«، ما ه��ي إلا ردَّات فعل 

نفس��يَّة يائسة تجاه الأزمات)))؛ حيث يستهلك الإنسان ليهرب من القلق، ما يزيد من تدمير البيئة 

ويزيد من فراغه الروحي؛ فالنفس المترفة هي نفس »جائعة« وجوديًّا، لا يش��بعها المادة، وكلمّا 

زاد استهلاكها زاد عطشها، مصداقاً للحديث الشريف: »مَنْهُومَانِ َال يشَْبَعَانِ: طاَلبُِ دُنيَْا وَطاَلبُِ 

نيَْا حَراَمًا تكََاثرُاً كَانَ طاَلبَِ دُنيَْا«))). وطالب الدنيا المترف هو الذي يلتهم  عِلمٍْ ... وَمَنْ طلَبََ الدُّ

الكوكب في محاولة بائسة لملء ثقب روحي لا يملأه إلا ذكر الله والقناعة.

خامسًا: البديل الإسلامي: »الاقتصاد« و»الزهد الإيجابي«

الأزمة التي يعرضها العالم المعاصر لا تعود في جذورها إلى نقص في الموارد أو التكنولوجيا، 

خت الحداثة  بل إلى خلل بنيوي في »المفاهيم« الحاكمة للعلاقة بين الإنس��ان والمادة؛ فقد رسَّ

الماديَّة نموذجًا اقتصاديًّا قائماً على تعظيم المنفعة والنمو اللا متناهي، محوّلةً الطبيعة من »شريك 

في الوجود« إلى مجرَّد »خزان للموارد«، والإنسان من »مستخلف« مؤتمن إلى »مستهلك« نهم.

م رؤية  في هذا السياق، يبرز الطرح الإسلامي، وتحديدًا في أدبيَّات مدرسة أهل البيت، ليقدِّ

مغايرة جذريًّا لمفهوم “الاقتصاد” ومفهوم “الزهد”، وهي رؤية تتجاوز السطحيَّة الوعظيَّة لتلامس 

جوه��ر الأزمة الوجوديَّة، فالفرضيَّ��ة المركزيَّة لهذا الاتجاه أنَّ الإس�الم لا يرى في الفقر فضيلة، 

ولا يدع��و إليه باعتب��اره قيمة بذاته، بل يدع��و إلى “الاقتصاد” بمفهوم��ه اللغوي والاصطلاحي 

الدقيق، أي “القصد” والتوسّ��ط: فالاقتصاد هنا ليس مجرَّد علم لإدارة الثروة وتنميتها فحس��ب، 

بل هو “منهج حياة” وفلس��فة وجوديَّة تقوم على الاعتدال واس��تخدام الم��وارد بقدر “الحاجة” 

)الضرورة(، وتقديم الفضل لي��وم الفاقة. ويترافق مع هذا المفهوم ما يمكن اصطلاحه بـ “الزهد 

1 - Tim Kasser: The High Price of Materialism, p. 22.
2 - الكليني: الكافي، ج 1، ص 46. )باب »نوادر فضل العلم«، ح 1(.



71

العدد 10

البيئي”، والذي يبدأ بالتحرّر النفسي من عبوديَّة السلع باعتبارها خطوة أولى لإنقاذ البيئة. فالمؤمن 

الذي يكتفي بـ “بلُغة من العيش” بالمفهوم الديني، هو في الحقيقة يمارس أرقى أشكال “تقليل 

 j البصمة الكربونيَّة” بالمفهوم البيئي الحديث، على سبيل المثال في رواية عن الإمام الصادق

فَُ أنَْ تجَْعَلَ ثوَْبَ صَوْنكَِ ثوَْبَ بِذْلتَِكَ”)))، والحديث يش�ري بدقَّة إلى مفهوم  اَ السَّر قال: “... إَّمن

استهلاك ما هو ثمين أو معدّ للبقاء ]ثوب الصون/المناسبات[ في غير محلهّ، ما يسّرع في إتلافه 

باستخدامه ]ثوب البذلة/الخدمة[، وهو ما يطابق مفهوم هدر الموارد في الموضة السريعة.

فالمؤمن المدبرّ الزاهد هو »سيّد« المادَّة يستخدمها لغاياته السامية، وليس »عبدًا« لها تستهلك 

عمره وموارده. وبهذا المعنى، يكون التحرّر من عبوديَّة الس��لع ه��و الخطوة الأوُلى والضروريَّة 

لإنق��اذ البيئة، وعندما »لا تملكك« الأش��ياء، فإنَّك لا تس��عى لتغيير مقتنيات��ك كلّ عام مجاراة 

للموضة، ولا تشتري ما لا تحتاج إليه استجابة لضغط الإعلانات. هذا »التحرّر« يبطل محركّات 

التل��وث البيئي والاس��تهلاك المفرط، وبهذا تتح��وّل التنمية من غاية في ذاتها إلى أحد أش��كال 

»ع�امرة الأرض« بما »ينفع الناس« و»يمكُث في الأرض«، وليس��ت »تنمي��ة الأرقام« التي تدمّر 

الأرض؛ حيث تش�ري التقارير البيئيَّة الحديثة إلى أنَّ الحلول التقنيَّ��ة وحدها لن تكفي لمواجهة 

التغ�ري المناخي، ب��ل لا بدّ من تغيير جذري في أنماط الحياة، وهنا يقدّم الإس�الم »الزهد« ليس 

حالة سلوكيَّة معنويَّة، بل استراتيجيَّة بقاء واستدامة حضاريَّة.

هذا مع الأخ��ذ في الاعتبار أنّ التحوّل من »اقتصاد الرغبة« إلى »اقتصاد الحاجة«، والس��عي 

لتطبيق مفهوم »الحياة الطيبة« التي تمنع الهلاك يتطلبّ تفعيل عدّة أبعاد مفهوميَّة:

1. البُعد المعرفي: الشراكة في العبوديَّة لله

من خلال إعادة تعريف العلاقة مع الطبيعة بوصفها علاقة »تس��بيح« وشراكة، لا علاقة صراع 

وس��يطرة، فمعرف��ة »من أين وإلى أين« تفرض احترام الطريق الذي نس�ري في��ه )البيئة(، فإذا كان 

المنظ��ور المادّي الوضعي، يع��رفّ الطبيعة بأنَّها »مادَّة« قابلة للاس��تغلال، وخالية من الروح أو 

1 - الكليني: الكافي، ج 6، ص 441. )كتاب الزي والتجمل، باب »لباس الشهرة والخيلاء«، ح 4(.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة72ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الغاي��ة، لكنّها في المنظور القرآني كيان »ناطق«، ومس��بّح، وشريك في العبوديَّة؛ حيث إنَّ آيات 

مَْدِهِ وَلَكِٰن لَّا  ءٍ إلَِّا يسَُبّحُِ بِح َْي ۚ  وَإِن مِّن ش رْضُ وَمَن فيِهِنَّ
َ بْعُ وَالْأ مَاوَاتُ السَّ ُ السَّ مثل: ﴿تسَُبّحُِ لَه

نَ حَليِمًا غَفُورًا﴾ ]الإسراء: 44[ تؤسّس لتحوّل أنطولوجي )وجودي(  تَفْقَهُونَ تسَْبيِحَهُمْۗ  إنَِّهُ كَا
يغّري قواعد التعامل مع البيئة من الأس��اس، ويشير )العلامة الطباطبائي( في تفسيره »الميزان في 

تفسير القرآن« إلى أنّ تسبيح الكائنات ليس مجرد مجاز شعري أو دلالة حاليَّة )بمعنى أنَّ وجودها 

ي��دل على الخالق فقط(، ب��ل هو حقيقة وجوديَّة وسريان للش��عور في جميع ذرات الوجود، أي 

إنَّ كل موجود، بحس��ب مرتبت��ه الوجوديَّة، يدرك خالق��ه وينزهه، وهو ما يعبر عنه بـ »التس��بيح 

التكويني«، هذا الفهم يعني أنَّ الش��جرة أو النهر أو الجبل ليست مجردّ »أشياء« جامدة، بل هي 

»كائنات عابدة« لها حرمة تكوينيَّة))).

ويترتبّ على هذه القراءة نتيجة خُلقُيَّة جذريَّة، تكرسّ مبدأ أنَّ الاعتداء على البيئة بالتلويث أو 

التدمير العبثي ليس مجردّ إهدار لمورد اقتصادي، بل هو »إسكات لصوت مسبح« واعتداء على 

كيان يشارك الإنسان في العبوديَّة لله، وهنا تتجَّىل الشراكة الكونيَّة بين الإنسان والطبيعة؛ فكلاهما 

عبدان لله، وكلاهما مأموران بالتس��بيح، أحدهما بلسان المقال )الإنسان(، والآخر بلسان الحال 

والوجود )الطبيعة(.

2. البُعد السلوكي: الاستخلاف ونهاية مركزيَّة الإنسان المطلقة

المفهوم المركزي الثاني الذي يجب أن يحكم تصرفّات الإنسان في البيئة هو »الاستخلاف«، 

أي اعتبار الإنسان ليس »سيّد الطبيعة« المطلق الذي يحقّ له التصرفّ كيفما شاء، بل هو »خليفة« 

رْضِ وَمَا 
َ مَاوَاتِ وَالْأ ِ مُلْكُ السَّ َّهِلل ومستخلف فيها، وأنَّ الملكيَّة الحقيقيَّة والمطلقة لله وحده: ﴿

ءٍ قَدِيرٌ﴾ ]المائدة: 120[، وهذا المبدأ العقدي يفكّك غطرس��ة وتس��لُّط  َْي ِ ش
ّ ٰ كُل َىَل ۚ  وَهُوَ ع فيِهِنَّ

الإنسان الحديث ويستبدلها بمفهوم “الأمانة”، لتصبح ملكيَّة الإنسان للموارد هي “ملكيَّة انتفاع” 

مقيدة بشروط المالك الأص�يل )الله(. وأي تصرفّ يخالف مراد المالك )كالإفس��اد، والتبذير، 

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 13، ص 116.



73

العدد 10

أو تغيير خلق الله( هو تصرفّ باطل شرعًا وخيانة للأمانة، هذا فضًال عن “المس��اءلة الأخرويَّة” 

للإنس��ان بما هو وكيل، فهو محاس��ب بدقةّ عن كل مورد استهلكه، هذا الوعي بالمساءلة يخلق 

“رقابة ذاتيَّة” )التقوى( تكون أكثر فعاليَّة من القوانين الوضعيَّة في حماية البيئة.

3. الإعمار لا الاستنزاف

رْضِ 
َ كُم مِّنَ الْأ

َ
نشَ��أ

َ
ة الخليفة هي »اس��تعمار الأرض« أي إعمارها ﴿هُوَ أ عندما تكون مَهمَّ

ي��بٌ﴾ ]هود: 61[ ، فهذا يعني  ِ
َْيهِۚ  إنَِّ رَبِّي قَرِيبٌ مُّج ْ��تَغْفِرُوهُ ثُمَّ توُبُوا إلِ ْ��تَعْمَرَكُمْ فيِهَا فَاس وَاس

الإع�امر بمفهوم التنمية المس��تدامة التي تحفظ أصل المورد وتس��تفيد من ريعه)))، على عكس 

الاس��تنزاف الذي يهلك الأصل، حينئذٍ يصبح التحوّل من »المستهلك« إلى »المستخلف« يعني 

تبنّي نمط حياة »أخضر« نابع من عقيدة، يرى في غرس الش��جرة عبادة، وفي حماية الماء طاعة، 

ا للجميع، وفي محاربة التلوث جهادًا ضدّ »الفس��اد في  وفي عدال��ة توزيع الفرص والموارد حقًّ

الأرض«، حينها تصبح المتانة قيمة إيمانيَّة، أي إنَّ إنتاج س��لع تعم��ر طويًال باعتبار ذلك تطبيق 

لحديث: »إن الله يحب إذا عمل أحدكم عمًال أن يتقنه« لا يتعلقّ فقط بالامتثال للأمر التشريعي 

في تأدي��ة حقوق الآخر، بل في الامتثال للأمر التكويني في الاضطلاع بمس��ؤوليّات الخلافة في 

لأرض، ويصبح الإتقان هنا بمعنى المتانة والديمومة، نقيض »التقادم المبرمج« الذي تدعو إليه 

الحضارة الش��يطانيَّة. هذا فضًال عن ضرورة إلزام الدول والشركات بالمسؤوليَّة الممتدّة للمنتج 

بعد انتهاء حياته، لمنعها من تصدير »فسادها« إلى المجتمعات والدول المستضعفة.

4. البُعد التشريعي: تفعيل القواعد الفقهيَّة البيئيَّة

يقدّم الإسلام منظومة من القواعد الحاكم للمصلحة العامة التي تنطلق من حفظ نظام الكون، 

من قبيل قواعد: »لا ضرر ولا ضرار«، و»حماية المشتركات« )الماء، والهواء(، وتحريم الإسراف 

ست العمود الفقري لفقه البيئة.  والتبذير باعتبارهما جرائم بيئيَّة تستوجب التعزير، هذه القواعد أسَّ

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان، ج 10، ص 309.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة74ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

بتكريس مبدأ يمنع أي اس��تخدام للحقّ الشخصي إذا أدَّى إلى ضرر بالآخر، وبالتالي اعتبار كلّ 

نش��اط اقتصادي أو صناعي يس��بّب ضررًا للبيئة )تلوّث هواء، وتس��ميم مياه جوفيَّة، وضجيج، 

وإبادة أنواع( يندرج تحت »الضرر« و«الضرار« المحرمّ شرعًا، والقاعدة تش��مل الضرر المباشر 

ة الإنسان وبحقوق الأجيال  وغير المباشر، الحالي والمس��تقبلي، وبما أنّ تدمير البيئة يضّر بصحَّ

القادمة، فهو يقع تحت طائلة التحريم القطعي، ويوجب »الضمان« )التعويض(، وإزالة الضرر.

��س الإسلام نظامًا فريدًا للملكيَّة العامة للموارد الطبيعيَّة الأساس، فقد ورد في الحديث:  وأسَّ

“الناس شركاء في ثلاث: الماء والكلأ والنار”)))، وهنا المش�رتكات: المي��اه )الأنهار والبحار(، 

والمراعي )الغطاء النباتي الطبيعي(، ومص��ادر الطاقة )النار/النفط/الغاز( هي ملكيَّة عامة للأمّة 

ة منها، ولا يجوز تلويثها؛ لأن  لا يج��وز خصخصتها بطريقة تؤدّي إلى احتكارها أو حرمان العامَّ

في ذلك اعتداءً على حق الشركاء )المجتمع(، كما ألغى الإسلام الحمى الخاص، وهو »الحمى« 

س »الحمى العام« للمصلحة العامّة،  الجاهلي )حيث كان الأقوياء يسيطرون على المراعي(، وأسَّ

مثل حمى خيل المسلمين أو إبل الصدقة، وهذا يؤصّل لمشروعيَّة إنشاء »المحمياّت الطبيعيَّة« 

التي تمنع فيها الدولة الصيد أو الاحتطاب لحفظ التوازن البيئي.

 ،كذلك، فإنّ من أدقّ التشريعات البيئيَّة في الفقه الإسلامي، وتحديدًا في مدرسة أهل البيت

أحكام »حريم« مصادر المياه والعمران، و«الحريم« هنا هو المنطقة المحيطة بالمورد التي يمنع 

فيها أي نش��اط يؤثر على س�المة المورد أو كفاءته، ويشير )الش��يخ الطوسي( في »المبسوط«))) 

و)الش��هيد الصدر( في »اقتصادنا«))) إلى أنَّ هذه المقادير ليس��ت تعبّديَّة بحتة، بل هي تقديرات 

لرفع الضرر، ما يعني إمكانيَّة توس��يعها اليوم )بمئات الأمتار أو الكيلومترات( بناءً على رأي أهل 

الخ�ربة لضمان عدم تلوث المياه الجوفيَّة بالمواد الكيميائيَّ��ة الحديثة، ولعلّ هذا ما دعا مراجع 

التقليد المعاصرين إلى إصدار فتاوى جذريَّة تتناول البُعد البيئي: فـ )السيد علي الخامنئي( أفتى 

1 - الحر العاملي: وس��ائل الش��يعة إلى تحصيل مس��ائل الشريع��ة، ج 25، ص 434. )كتاب »إحياء 
الموات«، باب »أن الناس شركاء في ثلاثة«، ح 32296(.
2 - الطوسي: المبسوط في فقه الإماميَّة، ج 3، ص 275.

3 - محمد باقر الصدر: اقتصادنا، ص 530.



75

العدد 10

بأنَّ تدمير البيئة وتلويثها معصية وحرام شرعًا، مؤكّدًا أنَّ »الأرض وضعها للأنام« وليس��ت حكراً 

لجيل أو فئة)))، وكذلك أكّد )السيد السيستاني( على المسؤوليَّة الشرعيَّة في الحفاظ على النظافة 

العامّة والمشتركات))).

5. المقارنة بين النموذجين

يق��ع جوهر الخ�الف بين الاقتص��اد الوضعي الرأس�املي والاقتصاد الإس�المي في تعريف 

»الحاجة« و»الرغبة«، وفي الغاية النهائيَّة للنشاط الاقتصادي: يقوم الاقتصاد الرأسمالي المعاصر 

على فرضيَّة »المش��كلة الاقتصاديَّة« المتمثلّة في: ندرة الموارد النسبيَّة مقابل لا نهائيَّة الحاجات 

الإنسانيَّة، لكن التحليل الإسلامي العميق يكشف خلطاً متعمّدًا في هذه الفرضيَّة بين »الحاجات« 

و»الرغب��ات«: فالحاجات هي الضرورات التي لا تقوم الحياة من دونها )طعام، مأوى، كس��اء، 

أمن، تعليم(، وهذه الحاجات »محدودة« بطبيعتها وقابلة للإشباع؛ فالإنسان لا يستطيع أكل أكثر 

من طاقته، ولا لبس أكثر من حاجته في آن واحد، أما الرغبات فهي الشهوات والتطلعّات النفسيَّة 

للكماليات والتفاخر، وهذه هي التي لا نهاية ولا سقف لها.

يعم��ل الاقتصاد الحدي��ث عبر آليّات التس��ويق وصناعة الثقافة الاس��تهلاكيَّة، وعلى تحويل 

“الرغب��ات” إلى “حاج��ات” وَهميَّة، م��ا يخلق “اقتص��اد الرغبة”، وهذا النم��ط الاقتصادي هو 

ارة لا حدود لها، بينما كوكب الأرض محدود  المحركّ الأول للأزمة البيئيَّة؛ لأن رغبات النفس الأمَّ

الموارد، ومحاولة إش��باع رغبات غير متناهية من موارد متناهية هي معادلة مستحيلة تؤدّي حتمًا 

إلى الانهيار البيئي. إنّ “اقتصاد الحاجة” الذي يدعو إليه الإسلام، حيث يجري استخدام الموارد 

بقدر الضرورة والكفاية، مع الس��عي لتهذيب الرغبات لا إط�الق عنانها، يتطلبّ تحوًّال وانتقاًال 

من مفهوم “مس��توى المعيش��ة” القائم على الكم، إلى مفهوم “جودة الحياة” أو “الحياة الطيّبة” 

1 - السيد علي الخامنئي: »بيان بمناسبة أسبوع الموارد الطبيعيَّة«، الموقع الرسمي لمكتب حفظ ونشر 
آثار الإمام الخامنئي.

2 - الس��يد علي الحسيني السيستاني: »المشتركات«، الموقع الرسمي لمكتب سماحة المرجع الديني 
الأعلى السيد علي الحسيني السيستاني.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة76ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

القائمة على السكينة والتوازن. يرد في الأثر: “لو كان لابن آدم واديان من ذهب لابتغى ثالثاً”))). 

ه��ذا الحديث لا يشرعن الجش��ع، ولا يصفه باعتباره حقيقة اقتصاديَّ��ة يجب الخضوع لها )كما 

تفعل الرأس�امليَّة(، بل يذمّه ويصف طبيعة النفس غير المزُكّاة، وهنا يبرز الحلّ الإسلامي ليس 

في توف�ري الوادي الثالث )النمو الاقتصادي اللا متناهي المس��تحيل بيئيًّا( بل في »تزكية النفس« 

لتقنع بما يكفيها، والانتقال من »اقتصاد الرغبة« إلى »اقتصاد الكفاية«.

خاتمة

إنّ الآلياّت الاقتصاديَّة الحديثة المتمثلّة في التقادم المبرمج والموضة السريعة ليس��ت مجردّ 

اس�رتاتيجيّات ربحيَّة محايدة، بل هي تجسيد مادي ومؤس�يس لوساوس »الإغواء« و»التزيين« 

و»الوعد بالفق��ر«، فهي نظام يقتات على تدم�ري »الميزان« البيئي واس��تعباد »الإرادة« البشريَّة، 

ومواجه��ة هذا النظام لا تكون فقط بالتشريع��ات القانونيَّة )مثل الحق في الإصلاح(، بل تتطلبّ 

ثورة روحيَّة تعيد تعريف معنى »النجاح« و»الس��عادة« بعيدًا عن التكاثر المادي، وتس��تعيد دور 

الإنسان بوصفه »خليفة« مؤتمن على الأرض، لا »مستهلِكًا« نهمًا يلتهم مقدراتها.

إنّ الأزمة البيئيَّة الراهنة هي مرآة عاكس��ة لروح الإنسان المعاصر التي أفسدها الترف وأعمتها 

المادة؛ فقد أثبتت الدراس��ة أنّ “التغّري المناخي” هو التجس��يد الواقعي لآية “إهلاك القرى” عبر 

آليَّة “فس��ق المترفين”، وأثبتت أنّ الرأسماليَّة الاس��تهلاكيَّة بصفتها النظام الحاضن لهذا الترف، 

تمثلّ “الرهط المفسد” الذي يقود الكوكب نحو الهاوية، ووصلت الدراسة إلى نتيجة مفادها أنّ 

الخ�الص لن يكون تقنيً��ا فقط، بل يجب أن يكون خُلقُيًّا ومعنويًّا؛ فالع��ودة إلى “الحياة الطيّبة” 

التي توازن بين حق “الخليفة” )الإنسان( وحقّ “المستخلف فيه” )البيئة(، وتبني نموذج “عمارة 

الأرض” العَلوي الذي يقدّم الاس��تدامة على الجبايَّة، هو السبيل الوحيد لتجنّب “الفساد في البر 

والبحر”.

1 - الطبرسي: مجمع البيان في تفسير القرآن، ج 10، ص 421. )تفسير سورة التكاثر(.



77

العدد 10

لائحة المصادر والمراجع

: المراجع العربيَّة أوًال

القرآن الكريم.��

الأم��م المتحدة: تقرير مؤتمر الأمم المتحدة المعني بالبيئة والتنميَّة )ريو دي جانيرو، 14-3 ��

حزيران/يونيو 1992(، ج1، منشورات الأمم المتحدة، 1993.

محمد بن الحسن الحر العاملي: وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، تحقيق مؤسسة ��

آل البيت لإحياء التراث،مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ط2، 1414 هـ.

علي الخامنئي: “بيان بمناسبة أسبوع الموارد الطبيعيَّة”، الموقع الرسمي لمكتب حفظ ونشر ��

آثار الإمام الخامنئي، 6 آذار/مارس 2015.

الشريف الرضي: نهج البلاغة، تحقيق صبحي الصالح، دار الكتاب اللبناني، ط1، 1967 م.��

ناصر مكارم الشيرازي: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، مدرسة الإمام علي بن أبي طالب، ��

ط1، 1421 هـ.

محمد سعيد صباريني ورشيد الحمد: البيئة ومشكلاتها، سلسلة عالم المعرفة )22(، المجلس ��

الوطني للثقافة والفنون والآداب، 1979 م.

صدر الدين الش�ريازي: الحكم��ة المتعالية في الأس��فار العقليَّة الأربع��ة، دار إحياء التراث ��

العربي، ط3، 1981 م.

محمد باقر الصدر: اقتصادنا، دار التعارف للمطبوعات، ط21، 1991 م.��

محمد باقر الصدر: المدرسة القرآنيَّة )التفسير الموضوعي(، دار التعارف للمطبوعات، ط1، ��

1980 م.

محمد حس�ني الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، مؤسس��ة الأعلمي للمطبوعات، ط1، ��

1997 م.

الفضل بن الحسن الطبرسي: مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق لجنة من العلماء، مؤسسة ��

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة78ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الأعلمي للمطبوعات، ط1، 1995 م.

فخ��ر الدين الطريحي: مجمع البحرين، تحقيق أحمد الحس��يني، مكتبة الثقافة الإس�الميَّة، ��

ط2، 1408 هـ.

محمد بن الحسن الطوسي: المبسوط في فقه الإماميَّة، تصحيح وتعليق محمد تقي الكشفي، ��

المكتبة المرتضويَّة لإحياء الآثار الجعفريَّة، ط1، 1387 هـ.

محمد بن يعقوب الكليني: الكافي. تحقيق علي أكبر الغفاري ومحمد الآخوندي، دار الكتب ��

الإسلاميَّة، ط4، 1407 هـ.

محمد جواد مغنيَّة: التفسير الكاشف، دار العلم للملايين، ط1، 1968 م.��

محمد مهدي النراقي: جامع السعادات، تحقيق محمد كلانتر، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ��

ط3، 1980 م.

ثانيًا: المراجع الأجنبيَّة

�� Agence France-Presse (AFP). «Chile›s desert dumping ground for fast fashion 

leftovers.» France 24, 8 Nov. 2021.

�� Galbraith, John Kenneth. The Affluent Society. 40th Anniversary Edition, 

Houghton Mifflin Company, 1998.

�� Grant, Tom. «Dead White Man’s Clothes.» ABC News (Foreign Correspondent), 

Australian Broadcasting Corporation, 18 Aug. 2021.

�� Jevons, William Stanley. The Coal Question: An Inquiry Concerning the 

Progress of the Nation, and the Probable Exhaustion of Our Coal-Mines. 2nd 

ed., Macmillan and Co., 1866.

�� Kasser, Tim. The High Price of Materialism. MIT Press, 2002.

�� rajewski, Markus. «The Great Lightbulb Conspiracy.» IEEE Spectrum, vol. 51, 

no. 10, Institute of Electrical and Electronics Engineers, 2014.



79

العدد 10

�� London, Bernard. Ending the Depression Through Planned Obsolescence. 

New York, 1932.

�� Meadows, Donella H., et al. The Limits to Growth. Universe Books, 1972.

�� Niinimäki, Kirsi, et al. «The Environmental Price of Fast Fashion.» Nature 

Reviews Earth & Environment, vol. 1, no. 4, Springer Nature, Apr. 2020.

�� xfam International. Carbon Billionaires: The Investment Emissions of the 

World’s Richest People. Oxfam, Nov. 2022.

�� Oxfam International. Confronting Carbon Inequality. Oxfam, Sep. 2020.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ





81

العدد 10

ة: 
َّ
ة الديني

َّ
ةِ البيئيةِ والروحاني

َّ
 العلماني

َ
 بين

ُ
البيئة

ات الحفظ إلى فلسفةِ العبادة
َّ
قي

ُ
ل
ُ
من خ

ص
ّ
    ملخ

د المرافق للمفهوم؛ حيث أصبح  مصطلح البيئة ليس جديدًا، ولكن الجديد يكمن في الفهم المتجدِّ

د نظام الطبيعة، ومن ورائها مستقبل الإنسان؛ إذ لم تعد المشكلات البيئيَّة  يرتبط بالمشاكل التي تهدِّ

اليوم مجرَّد اختلال في نظام الطبيعية بل نتاجًا لطريقة تفكير الإنسان ورؤيته للعالم.

تستهدف هذه الورقة استعراض سؤال البيئة بين رؤيتين تتنازعان المكان والاستحواذ في عالم اليوم، 

رؤية روحانية دينيَّة ترتكز منطلقاتها على فكرة الغايات النهائيَّة للإنسان، باعتباره صاحب رسالة وشاهد 

حضارة، في إطار ينسجم مع شمولية الدين وغاياته القصديَّة. 

وفي المقابل، تبرز معالم العلمانيَّة البيئيَّة، التي رافقت رؤية الاتجاه المادِّي للإنسان والوجود. نظرة 

متمركزة حول الذّات، تجعل من الإنسان المسؤول الوحيد عن وضعه البشري وعن إنسانيَّته. 

تطمح الدراسة لتقديم رؤية تراعي أبعاد أشمل للدين، تنتج عنها حلول لمجابهة المشكلات الناجمة 

عن الانتهاكات المتواصلة للبيئة في ظلّ تنامي النزعات المادِّيَّة، المستندة على قِيَم الثقافة الاستهلاكية 

التي استباحت البيئة كما استباحت كرامة الإنسان وحاصرته في بعُده الاستهلاكي.

أ.د. محمد بن علي)1(

الكلمات المفتاحية:

1 - أستاذ تعليم عال، جامعة أحمد زبانة، غليزان، الجزائر. عضو خبير، اللجنة الوطنية لبرنامج الفلسفة، 
mohamed.benali@univ-relizane.dz وزارة التعليم العالي، الجزائر

الدين، العلمانيَّة، البيئة، الروحانيَّة، الروحانيَّة الدينيَّة، الأخلاق، العبادة.



بِيْعَة82ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Environment between Environmental Secularism, 
Religious Spirituality 
from Ethics of Preservation to Philosophy of Worship

Prof. Mohammad bin Ali(1)

  Abstract

The term “environment” is not new; rather, what is new is the renewed understanding 
associated with the concept. It has come to be linked to problems that threaten the natural 
order and, consequently, the future of humanity. Environmental problems today are 
no longer seen merely as disturbances in the natural system, but as the result of the way 
humans think and perceive the world. This research seeks to examine the environmental 
question through two competing perspectives that struggle over space and domination in 
today’s world. The first is a spiritual and religious vision, grounded in the idea of humanity’s 
ultimate purposes, viewing the human being as a bearer of a mission and a witness to 
civilization, within a framework consistent with the comprehensive nature of religion and 
its purposive objectives.

In contrast, the research highlights the features of environmental secularism, which 
has accompanied a materialist view of the human being and existence. This perspective is 
centered on the self and considers the human being as solely responsible for their condition 
and their humanity. It aspires to offer a vision that takes into account the broader dimensions 
of religion, leading to solutions that address environmental problems resulting from 
ongoing violations of nature amid the growing spread of materialist tendencies based on 
consumer culture. This culture has not only violated the environment but also undermined 
human dignity, confining the human being to a purely consumptive dimension.

Keywords:
Religion, Secularism, Environment, Spirituality, Religious Spirituality, Ethics, Worship.

1 -   Professor of Higher Education, Ahmed Zabana University, Relizane - Algeria. Expert Member, 
National Committee for the Philosophy Program, Ministry of Higher Education - Algeria.



83

العدد 10

مة
ِّ
مقد

يها للأزمة البيئيَّة  ينطلق هذا البحث من تساؤل مركزي عن مدى نجاعة العلمانيَّة البيئيَّة في تصدِّ

الراهن��ة، ومدى قدرتها على تقديم مبرِّرات تصمد أمام رؤية إيمانيَّة تعتبر البيئة أمانة إلهيَّة، وترى 

الإنسان مجرَّد مستخلفَ فيها ومسؤول عن رعايتها وحمايتها. وفي هذا السياق، يفترض البحث 

أنَّ الرؤية العلمانيَّة للبيئة تس��تند أساسً��ا إلى مرجعيَّات نابعة من تصوُّر مادِّي للعالم في أوس��ع 

دلالاته؛ حيث تفُهم الطبيعة غالباً بوصفها موردًا قابًال للاستثمار والاستغلال. في المقابل، تقوم 

الروحانيَّة الإيمانيَّة على مرجعيَّة متعالية تربط ب�ني الغايات الوجوديَّة والبُعد التعبُّدي، وتخُضع 

العلاقة مع البيئة لمنظومة خُلقُيَّة ذات أفق أخُروي. كما ينطلق البحث من فرضيَّة مفادها أنَّ تجاوز 

محدوديَّة العلمانيَّة البيئيَّة لا يتحقَّق إلا من خلال إضفاء بعُد خُلقُي وروحاني على الفهم العلمي 

للبيئة، وربط السلوك البيئي بمفاهيم الأمانة والاستخلاف والمسؤوليَّة.

وبالنظ��ر إلى طبيع��ة الموضوع وتش��عُّب أبعاده الفكريَّة والفلس��فيَّة، يعتم��د البحث المنهج 

الوصف��ي التحليلي المق��ارن، بهدف إبراز الأطُر المرجعيَّة التي تحك��م كًّال من الرؤية العلمانيَّة 

والرؤي��ة الروحانيَّة الدينيَّة في مقاربتهما للقضيَّة البيئيَّة، م��ع التركيز على الاختلاف بين مرجعيَّة 

الغايات في المنظور الإيماني، ومرجعيَّات الأخلاق المادِّيَّة في التصوُّر العلماني.

يَّ��ة هذا البحث من تناوله مس��ألة البيئة في علاقتها بالروحانيَّة البيئيَّة، وهي مس��ألة  وتنبع أهمِّ

تكتسب راهنيَّتها في ظلّ هيمنة النزعة المادِّيَّة وتزايدها، مقابل تراجع الوعي البيئي وتآكل الشعور 

بالمس��ؤولية الخُلقُيَّة تجاه الطبيعة. ويسعى البحث إلى الإسهام في إثراء النقاش الدائر في واقع 

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة84ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

رة ناتجة عن إفس��اد  البيئة وما تتعرَّض له من انتهاكات خطيرة، وما يترتَّب على ذلك من آثار مدمِّ

ع البيولوجي، وانتشار الأمراض المزمنة. كما يؤكِّد  الإنس��ان للبيئة، مثل التلوُّث، والإضرار بالتنوُّ

ل المسؤوليَّة الفرديَّة والجماعيَّة في الحفاظ على البيئة، والاستفادة من خيرات  على ضرورة تحمُّ

الطبيعة بصورة عقلانيَّة تضمن الاستدامة وتجنِّبها التدمير، مضافاً إلى استعراض الأسس والمعالم 

التي تقوم عليها الرؤية الاس��تخلافيَّة في صون البيئة، باعتبارها رؤية تتجاوز في أفقها وحدودها 

التصوُّر العلماني.

ولا يهدف هذا البحث إلى مجرَّد تعداد القِيَم الخُلقُيَّة الواردة في الكتاب والسُنَّة؛ إذ إنَّ ذلك أمر 

متاح ومطروق في الدراسات السابقة، بل يتجاوز هذا الغرض إلى محاولة الكشف عن الأسباب 

العميقة التي أدَّت إلى تراجع النزعة الإيمانيَّة في المجال البيئي، في مقابل تنامي النزعة الماديَّة، 

وذلك في س��ياق اس��تمرار التفوُّق الحضاري للغرب وما رافقه من تحوُّلات فكريَّة وقِيميَّة أثَّرت 

في نظرة الإنسان إلى الطبيعة والكون.

: مدخل مفهوميّ:  أوًّال

)environment( :1. مفهوم البيئة

لغة: اس��م لفعل، باء، يب��وء، تبوّأ. يحيل إلى المكان أو المنزل المس��تقر في��ه، ﴿وَاذْكُرُوا إذِْ 

رْضِ تَتَّخِذُونَ مِن سُ��هُولهَِا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ 
َ كُ��مْ فِي الْأ

َ
أ دٍ وَبَوَّ جَعَلَكُ��مْ خُلَفَاءَ مِن بَعْدِ عَا

رْضِ مُفْسِدِينَ﴾ ]الأعراف: 74[. مكّن لكم 
َ ِ وَلَا تَعْثَوْا فِي الْأ ءَ اللَّه بَالَ بُيُوتاً، فَاذْكُرُوا آلَا ِ

الْج
ن تَبُوءَ بإِثِمِْي 

َ
رِي��دُ أ

ُ
فيها، وس��هّل لكم الأس��باب الموصلة إلى ما تريدون. وقوله تعالى: ﴿إنِِّي أ

المِِيَن﴾ ]المائدة: 27[. بمعنى ترجع وتعود  صْحَابِ النَّارِ وَذَلٰكَِ جَزَاءُ الظَّ
َ
وَإِثمِْكَ فَتَكُونَ مِنْ أ

بذنبي وذنبك.

اصطلاحا: يطلق لفظ البيئة على مجموع الأش��ياء والظواه��ر المحيطة بالفرد والمؤثِّرة فيه، 

وعلى العناصر داخل هذا المحيط، ولها أهمّيَّة بالنسبة للإنسان والكائنات الحيَّة الأخرى. كما 

يتسّع مفهوم البيئة ليشمل ما أضافه الإنسان، بحكم ذكائه وتطلعه لتحسين ظروف عيشه. وبناء 

على هذا لا يمكن الحديث عن مفهوم ش��امل للبيئة إلا من خلال ربط كلّ عناصرها المكوّنة، 



85

العدد 10

في إطار تفاعلها وتكاملها فيما بينها. بينما يشير علم البيئة )Ecologie( كما ما عّرب عنه )إرنست 

هايكل- Ernst Haeckel( إلى »العلم الذي يدرس علاقات الكائنات الحيَّة ببيئتها؛ وهذا العلم 

يشمل، بالمعنى الواسع، جميع شروط الوجود«)))، والذي يعلمّنا »أنَّه علينا فهم تفاعل جميع 

 Environmental( الأش��ياء الحيَّة في البيئة التي نعيش فيها«. بينما يشير مصطلح فلسفة البيئة

philosophy( غالبً��ا ما تقترن بموضوع أخلاق البيئة- للمعاي�ري الخُلقُيَّة والأحكام التي توجّه 

الف��رد والمجتمع نحو ما ينبغي أن يلُتزم به من أخلاق في مج��ال التعامل مع مكوّنات الطبيعة 

ة، واستكش��اف كيف يمكننا، نحن البشر، أن نتخيَّل  المختلفة، اس��تجابةً لتجربة إنسانيَّة متغِّري

مكانتنا ودورنا في الطبيعة، واكتشاف كيف يمكن لهذه الأفكار الجديدة العظيمة أن تغِّري قِيَمنا 

ة لصحتنا  من خلال إعادة ضبط إحساس��نا بالواجب؛ لأنَّ “النظـ��م الإيكولوجية الطبيعية مُهمَّ

ة كذلك لهويِّتنا، فهـي موطن للحياة البرية الثمينة...ومصدرًا  الجس��ـديَّة والعقليَّة، وهي مُهمَّ

للقِيم الروحيَّة”))).

 :)nature( 2.مفهوم الطبيعة

تحيل كلمة physis اليونانيَّة وnatura اللاتينيَّة إلى القدرة على النمو الكامنة في الأشياء. 

وعند )أرسطو( “كلّ ماهيَّة يقال عنها طبيعة، والطبيعة الأوُلى هي الماهيَّة”))). وهي عند )ابن 

ة السارية في الأجسام التي يصل بها الموجود إلى كماله الطبيعي، وهذا المعنى  س��ينا( القوَّ

هو الأصل الذي ترجع إليه جميع المعاني الفلس��فيَّة...وهي أيضًا جملة الموجودات التي 

يتألَّف منها الكون)))، ويطل��ق لفظ الطبيعة على النظام أو القوانين المحيطة بظواهر العالم 

المادّي.

1 - Irene Becci: Les éco-spiritualités contemporaines, p21
2 - دليل مبادئ اس��تعادة النّظم الإيكولوجي��ة، برنامج الأمم المتحدة للبيئة )UNEP(، منظمة الأغذية 

والزراعة للأمم المتحدة )FAO(، ص5
3 - محمد سبيلا وعبد السلام بنعبد العالي: الطبيعة والثقافة، ص7

4 - جميل صليبا: المعجم الفلسفي، ج2، ص13

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة86ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

:)Spirituality 3.)الروحانية

الروحانيَّة كلمة مشتَّقة من spiritus اللاتينيَّة، spiritualité الفرنسيَّة، Spirituality الإنجليزيَّة، 

وهي مفه��وم يصعب حصره، خاصّة أنهّ تطوّر عبر العصور م��ن مفهوم ديني خالص إلى مفهوم 

حدي��ث، جعل م��ن الروحانيَّة مفهوم مرتبط بس��عي الإنس��ان للبحث عن معن��ى في الحياة)))، 

واس��تكمال تطوّر النوع الإنس��اني حتى يص��ل إلى درجة الكمال المطلق، وهو حب الإنس��انية 

وليس حبّ الله، وحتى هذا الحبّ في الروحانيَّة، هو طريق لحبّ الإنسانيَّة، التي تبقى هي الغاية 

النهائيَّة من الجهد الروحاني))). وهو ما أش��ار إليه )هنري برغسون-Henri Bergson( في كتابه 

“الطاقة الروحيَّة” كلّ وعي »هو استباق للمستقبل ...يهتمّ بما هو قائم”)))؛ لأنَّ »وجودنا الذاتي 

هو الوجود الذي نراه، والذي نعرفه على أكمل وجه؛ وذلك لأنَّه من الممكن أن نحكم على جميع 

الأشياء الأخرى، التي نكوّنها لأنفسنا«. 

تحُي��ل الروحانيَّ��ة تبعًا لهذا الفه��م إلى الرغبة في تحديد س��لوكٍ قد يتواف��ق أو لا يتوافق مع 

الأديان المعُترف بها، ونتيجةً لذلك، قد يوُصف-الس��لوك- بأنَّه غير ديني، ولكن نظراً للغموض، 

كن أيضًا وصفه بأنَّه »ديني«. تتميَّز ممارس��ة الروحانيَّ��ة بكونها تأمّليَّة، رغم وجود علاقة بينها  ُمي

وبين الدين، لكنَّها ليس��ت متسّ��قة تمامًا مع الس�امت التي تميِّز الممارس��ة الروحيَّة...وتماشيًا 

مع هذا التوجّه الفكري، أصبحت الروحانيَّة ظاهرةً إنس��انيَّةً تختلف عن جميع الأديان التقليديَّة 

وتسبقها)))«. فهي تركّز على القول: كن هادئاً، ولطيفًا، ومتسامحًا، ومحبًّا دون قيد أو شرط تجاه 

كلّ الحياة في جميع مظاهرها...والاحترام تجاه جميع المخلوقات))). 

ل في  له��ذا يمكن الق��ول إنَّ الروحانيَّة »تجربة أو اختي��ار جوّاني، قوامه ش��عور عميق متأصِّ

وحِۖ  قُلِ  لوُنكََ عَنِ الرُّ
َ
1 - يمكن مقارنة هذا بمفهوم الروح في الإسلام، انطلاقا من قوله تعالى: ﴿وَيسَْأ

نَ الْعِلْمِ إلَِّا قَليِل﴾ ]الاسراء: 85[. وتيِتُم مِّ
ُ
مْرِ رَبِّي وَمَا أ

َ
وحُ مِنْ أ الرُّ

2 - مفيدة ذهبان: »نقد الروحانية العلمانية: الحدسية البرغسونية أنموذجًا«، ص155-123.
3 - برغسون هنري: الطاقة الروحية، ص7

4 - Linking sustainability and spirituality: A preliminary assessment in pursuit of a 
sustainable and ethically correct world, Volume2, P.380 

5 - ديفيد ر. هاوكينز: عين الأنا: من المكان حيث لا شيء نخفي، ص73.



87

العدد 10

الإنسان، بوجود حقيقة سامية أو نظام كِّيل مثبَّت في عالم الظواهر، ومتعال عليه في الوقت نفسه. 

وهي ترفض تدخُّل الدين )Spiritual but Not Religious(، وتعمل على تقديم بدائل غير دينيَّة، 

تخرج من إطار العبادات إلى إطار الممارسات الواقعيَّة. وفي هذا السياق، يصبح الإنسان تجلِّيًا 

لهذا النظام الكِّيل على مس��توى الكرة الأرضيَّة، بحيث يتعَّني عليه أن يحيا في عالم الظاهر”))). 

 .)Meaning in a Material World( ويبحث عن معنى للحياة في الواقع المادِّي

ثانيًا: معالم الرؤية الماديَّة– العلمانيَّة للوجود: 

الماديَّة )Materialism( توجّه فكري ونزعة فلسفيَّة، ترى أنَّ العالم المادّي هو العالم الحقيقي، 

د مدارك الوعي وقنواته النّظرية في  وأنَّ المادَّة هي مصدر إحساس��اتنا وأفكارنا. وهي التي تح��دِّ

فهم الوجود الخاصّ والعام، وبناء عليه يصبح الواقع المحسوس هو الحقيقة الوحيدة، وأنّ وعينا 

ما هو إلاّ نتاج الوجود الموضوعي المس��تقلّ عن وعين��ا، ويمكن القول إنَّ الماديَّة في الحضارة 

الغربيَّة المعاصرة أصبحت تعُِّرب عن حالة الفكر في تقاطعه مع النزعة العَلمانيَّة، التي ترى الكون 

قابًال لأنْ يعَرفه الإنسان، وأنهّ مُؤلَّف في النهاية من جزئيَّات المادة. 

تعارض العَلمانيَّة كل مرجعيَّ��ة متعالية أو مفارقة يمكن أن تكون مصدرًا للكون، وتعمل على 

إزاحة الدين عن الحياة البشريَّة عن طريق تكريس محوريَّة العقل، واعتماد الدنيوي في تاريخيَّته 

بدي�ًا�لً للتعالي والقداس��ة الروحيَّتين))). رغم أنَّ مصطل��ح العَلمانيَّ��ة )Secularism( كما نحته 

الإنجليزي: )ج��ورج هولي��وك -George Holyoake( )1817-1906( عام1851م، لا يحيل 

إلى ضدّ المسيحيَّة؛ لأنَّها لا تحُقّق في ادعاءات المسيحيَّة، بل تقدّم ادّعاءات أخرى، وتصّر على 

جدوى الحقيقة العَلمانية، وفعاليَّتها))).

سات الدنيويَّة المعنيَّة بالمسائل المدنيَّة- ثمّ اتَّس��عت دلالة المفهوم لتنسحب على كلّ المؤسَّ

الزمنيَّ��ة، انطلاقا من مبدأ التس��امح المرتكز ع�ىل الحقوق الطبيعيَّة للف��رد. وقدرته على تحقيق 

1 - ديميتري أفييرينوس: »العلم والروحانية«، ص40
2 - عبد اللطيف كمال: التفكير في العلمانية، ص54-53

3 - كــارل ســاجــان: كوكب الأرض، ص64

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة88ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ة برَّانيَّة، مُعلنة  الخلاص بعيدًا عن تدخُّل الس��لطة الزمنيَّة أو إجباره »على الإيمان اس��تنادًا إلى قوَّ

ع��ن عَلمنة جزئيَّة للواقع، تفصل بين صلاحيَّات الكنيس��ة وصلاحيات الدولة، تاركةً حيِّزاً للقِيم 

الإنسانيَّة والدينيَّة والخُلقُيَّة، ما دامت لا تتدخَّل في عالم السياسة. عكس العَلمنة الشاملة، التي 

ة، إلى أن جرى  ة والخاصَّ أقصت الدين بالكليَّّة، وفصلت القِيم الدينيَّة والخُلقُيَّة عن الحياة العامَّ

نزع القداس��ة تمامًا عن العالم والإنس��ان والطبيعة)))؛ حيث أصبح العلم أداة لتس��خير الطبيعة، 

والعقل أداة الوصول إلى المعرفة.

أحال تحالف العلم والعقلانيَّة على مجموعة من الأفكار قادت إلى الاعتقاد بأنَّ الكون يعمل 

وفقًا لما يقوم به العقل عندما يفكِّر بطريقة منطقيَّة وموضوعيَّة، ما يس��اعد الإنسان على فهم كلّ 

م��ا يدخل تجربته. ولا وجود لشيء يتجاوز الطبيعة. وهذا ما أدَّى إلى عدم الثقة بالدين وزعزعة 

القوانين الدينيَّة عن طريق تكريس محوريَّة العقل، وس��لخ القدس��يَّة عن العالم))). بعيدًا عن كل 

ات،  مرجعية متعالية، فالإنسان، والأرض، والكون، أجزاء من طبيعة واحدة، ترتبط بالمنافع واللذَّّ

ومآله��ا الحتمي هو الفناء والرجوع إلى عناصر المادَّة الأوُلى التي تسري عليهـا قـوانين واحدة، 

وتدُرس بطريقة واحدة، ولا بدَّ لتفس�ريها أن يقع في نطاق ما هو طبيعي، دون أن تضيف إليه أي 

عنصر غريب عنه. وترفض للدين وظيفته الفكريَّة والوجوديَّة والخُلقُية))). وعلى الإنسان الأخذ 

به��ذه الطريق��ة في النظر للعالم، كما كان يفع��ل منذ أمد بعيد، وفي كل مرة كان يضطر لإش��باع 

الة. ولماّ كان باستطاعة الإنسان أن  حاجاته والسيطرة على الطبيعة، كان يلجأ للوسائل التقنيَّة الفعَّ

ن مصيره بعمله دون اللجّوء إلى فكرة العناية  يحوّل المادة والطبيعة بعمله، فهو يس��تطيع أن يحسِّ

الإلهيَّة)))؛ لأنّ الحياة بما تشمله من كائنات دقيقة ونباتات وحيوانات وإنسان، ليست نتيجة لإرادة 

ا هي نتيجة لتطوّرات متتالية تخضع لعاملي))): الصدفة التي تجمع بين  إلهيَّة مقدّرة ومدبرّة، وإِّمن

1 - جون لوك: رسالة في التسامح، ص472
2 - محمود حيدر: ما بعد العلمانية، ص40.

3 - أحمد عروة: العلم والدين مناهج ومفاهيم، ص15.
4 - جورج بوليتزر، موريس كافنين: أصول الفلسفة الماركسية، ص147.

5 - أحمد عروة: أفرأيتم النار التي تورون، ص63- 64.



89

العدد 10

العناصر الطبيعيَّة، وعامل الحتميَّة التي تجمع بين القوى الكامنة في تلك العناصر. 

تنبع هذه الرؤية من تحوّل تاريخي شهده الغرب))) أضعف الروح والأخلاق والقِيم الإنسانيَّة؛ 

بس��بب اعتماده على رؤية مادِّيَّة ودنيويَّة)))، جعلت الإنس��ان الغربي يعي��ش في حالة من الوهم 

والغفلة ويس��تمر في الإفراط في اس��تخدام موارد الطبيعة، رغم اعتراف كثير من مفكِّري الغرب 

بخطورة هذا النهج، تقول )لين ستالسبرغ -Linn Stalsberg(: نحن، أي من يعيشون في الغرب، 

نعيش في أكثر جزء ثري من العالم، ونحن أيضًا أكثر من يؤثِّر سلبًا على الطبيعة والبيئة من حولنا 

بس��بب أسلوب حياتنا، وما يزيد من الأمر س��وءًا، هو أنَّنا نمتلك المعرفة والمال اللازمين لتغيير 

هذا الوضع، لكنَّنا لا نفعل شيئاً))).

:)Eco-secularism( ثالثًا: العلمانيَّة البيئيَّة

لم تكن الصلة بين الإنسان والطبيعة صلة منفعة ماديَّة دائماً بل كانت الطبيعة بمثابة مورد روحي 

للإنس��ان، فالمبادئ المعياريَّة تكمن وراء أفكار الش��عوب، فالأرض لا تمثِّل موردًا لاستجلاب 

ا تنطوي أيضًا على قِيمة ذاتيَّة وهبها لها الله. ولا أحد يملك س��لطة  منافع بشريَّة فحس��ب، وإَّمن

ة إش��باع حاجيَّاته. ليس البشر »أس��يادَ الك��ون، فهم بصفتهم  تدم�ري الأش��ياء في الطبيعة، بحجَّ

متمركزي��ن حول الإنس��ان )anthropo-centric( يعتقدون أنَّ قيمة البيئة تكمن في الاس��تخدام 

البشري لها...ويدركون- بغض النظر عن المعتقد الديني- أنَّه في حال تدهور البيئة، فإنَّ حياتهم 

ومستقبل الأجيال القادمة سيتأثَّر.

في ظلّ سطوة التقنيَّة، أصبحت المدنيَّة الحديثة بمنطقها الاستهلاكي، تدمّرُ كلّ شيء بمنتهى 

الأنانيَّ��ة)))، وتجريد الوجود من كل قيمة، واختزاله في مجرَّد قِيم تبادليَّة، مُعلنةً عن ضياع الذاتيَّة 

ه، ليس فقط  الإنسانيَّة، بعد أن »كتب الإنسان في تقدّمه المعُلن سجًال مخزياً من التخريب الموجَّ

1 - تيري إنجلتون: أوهام ما بعد الحداثة، ص7. 
2 - وائل الحلاقّ: من الانتقاد إلى النقد: من هنا نبدأ.

3 - لين ستالسبيرج: كفى، كيف تدمر الليبرالية الجديدة البشر والطبيعة، ص173
4 - ديميتري أفييرينوس: الأرض كائن حي، ص36.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة90ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ا ضدّ الكائنات الحيّة التي تشاركه فيها))). وعليه، فالدرس الذي  ضدّ الأرض التي يسكنها، وإَّمن

تفرضه ھذه البیئة ھو محدوديتّنا، ورس��التھا بأننّا مجرَّد ن��وع واحد على كوكب الأرض، مندمج 

بمحیط حیوي يتجاوز آفاقنا، ففي استغلالنا للمواردَ الطبیعیة نقترض من المستقبل، ووفقًا لذلك 

سًا...علینا أن نثق بھا لا أن نھیمن  علینا معاملة أرضنا باحترام بوصفھا في نھاية المطاف أمراً مقدَّ

علیھا. وفي حین أننّا لا نس��تطیع اكتساب سیادة كلِّیَّة على محیطنا الحیوي، فإنّ في مقدورنا -مع 

الأسف- إخراجه عن مساره والإخلال بتوازنه لیخرج عن طوره ويزيلنا من الوجود))). 

ة طويلة، لم تكن قضيَّة الطبيعة والمناخ محلّ اهتمام، من طرف الذين يسعون إلى السيطرة  لمدَّ

على مزيد من الموارد والأسواق، ولا من طرف خصومهم الذين كانوا ضد تلك الرغبة. فقد كانت 

الليبرالية الجديدة تنُاقش بوصفها قضية سياس��ية واقتصادي��ة، وأحيانا بوصفها ظاهرة لها تبعات 

نفس��يَّة على البشر))) . لهذا توقَّع بعضهم أن يصبح “الحزن البيئي” هو الش��عور النفسي السائد، 

الذي س��وف يعاني منه كثير من البشر تجاه الخسائر التي نواجهها، ومشاهدة المعاناة والخسائر 

الت��ي يمرّ بها الآخرون، هو بمثابة جرس إنذار يذكِّرنا بأنَّ تغّري المناخ ليس مجرَّد مصطلح علمي 

بل هو واقع نعيشه؛ حيث يشكِّل تغّري المناخ مصدرًا للألم النفسي لكثيرين، وهو ما لم نكن ننتبَّه 

ة بالطبيعة))). له من قبل، لا سيَّما بين البشر الذين لا يزالون مرتبطين بقوَّ

 » لقد أثبتت الأزمات الراديكاليَّة الشموليَّة التي تواجهها البشريَّة أنَّه لم يعد هناك من حلٍّ »أفقيٍّ

باً للأرض  م المادِّي البراّق، أصبح مخرِّ لمشاكل كوكبنا، فالإنسان الحديث المشدود إلى أفق التقدُّ

د وجودُه وجودَ أنواع الحيوانات والنباتات الأخرى))).  وسارقاً لثرواتها وطبيعتها. وهو بذلك يهدِّ

ولن يكون الخروج من الأزمة إلا من خلال استعادة وظيفة الذات المركزيَّة، المهُدّدَة خارجيًّا من 

مجموعة آليَّات أطلقتها هي نفس��ها والسبب الرئيس لهذا الاغتراب يرتبط -عند هيدغر- بالتقنيَّة 

1 - راشيل كارسون: الربيع الصامت، ص149.

2 - سلافاي جيجيك: فلسفة الفوضى، ص64.
3 - لين ستالسبيرج: كفى: كيف تدمر الليبرالية الجديدة البشر والطبيعة، ص170

4 - لين ستالسبيرج: كفى: كيف تدمر الليبرالية الجديدة البشر والطبيعة، ص 177
5 - إيريك يونس جوفروا: المستقبل للإسلام الروحاني، ص10.



91

العدد 10

ف عبر مسار عام يسير نحو نزع الإنسانيَّة)))، ويقود إلى مجتمع شمولي مستبد،  الحديثة التي تتكشَّ

أضُفيت عليه الصفة العقلانية.

1- الجذور الفلسفية لمشكلة البيئة:

م العلمي والثورة الصناعيَّة،  تعود الجذور الفلس��فيَّة لمشكلة البيئة لرؤى فلس��فيَّة صاحبت التقدُّ

التي صاحبت بروز فكرة س��يطرة الإنس��ان على الطبيعة وإخضاع كلّ شيء لس��لطته)))، ففي مطلع 

س��تينات القرن العشرين، برزت البيئة باعتبارها مطلبًا حيويًّا في سياق مسار نقدي للحداثة الغربية، 

ومظاهره��ا العلميَّة والتكنولوجيَّة التي تعتبر دعامة رئيس��ة لنمط الإنتاج الرأس�املي المهُيمن على 

 Ecological( المجتمع. وتفرع عنها فلس��فات ثوريَّة سعت إلى تحقيق خطاب فلسفي إيكولوجي

Philosophy( بديل، يوازن بين حقّ الإنسان وحقّ الطبيعة. وانتهت تلك الخيارات إلى أنَّ الإنسان 

يمكن أن يبتكر حلوًال للمش��اكل التي تنتج عن س��يطرته على الطبيعة، لكنَّه ومع تفاقم المشكلات 

البيئيَّة أخذت رؤى أخرى تعلن عن نفسها، وتدعو إلى ربط القرارات والتصرفّات بالأهداف والغايات 

المتوقَّعة منها، ورغم هذا لم تتخلَّ هذه الرؤى عن فكرة مركزيَّة الإنسان وهيمنته على الطبيعة. 

بعد مؤتمر ستوكهولم 1972م الذي انبثق عنه برنامج الأمم المتحدة للبيئة )ANEP(، أصبح النقاش 

في البيئة مطلبًا رئيسًا، واتَّجه البحث إلى التركيز على التوازنات الطبيعيَّة، وتمديد الالتزام والمسؤوليَّة 

ع  إلى ما وراء عالم الإنسان وصوًال إلى البيئة...تحت تهديد المخاوف المتعلِّقة بالطاقة النوويَّة، والتنوُّ

ع العمراني، والتلوُّث. في ظلِّ غياب »مبدأ خُلقُيّ يخصّ علاقة الإنسان بالأرض  البيولوجي)))، والتوسُّ

1 - جاني فاتيمو: نهاية الحداثة، ص45.
2 - عبد الرحمان حللي: هل يقدم القرآن مبادئ تأسيسية لأخلاق بيئية، ص22.

3 - تق��ول )م��ارتي ك��روش -M. Crouch( أس��تاذة البيولوجي��ا في جامعة إنديانا: إن أعلى مكاس��ب 
دة الجنس��يات التي توُفِّر الآلات، والبذور،  الثورة الخضراء من نصيب شركات النفط، والشركات متعدِّ
وِّلون شَ��قَّ  والأس��مدة، ومبيدات الحش��ائش الضارة والح�رشات. يربح أيضًا رج��ال البنوك الذين ُمي
الطُّرق، وإقامة السدود، وعمليات الزراعة؛ ليَتركوا البلدان النامية تنوء من عبء الديون. وخلصتْ إلى 
دة الجنس��يات أكثر من أن تفُيد الكتل العريضة  أن تطبيقات عملها من الأرجح أن تفُيد الشركات مُتعدِّ

من الفقراء والجَوعى؛ ليندا جني شيفرد: أنوثة العلم، العلم من منظور الفلسفة النسوية، ص330.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة92ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

والحيوانات والنباتات التي تنمو عليها...والعلاقة بالأرض لا تزال مسألة اقتصاديَّة، حيث تترتَّب عليها 

امتيازات وليس التزامات«))). بناءً عليه، برزت المطالبة بأخلاق رعاية الأرض وخُلقُيَّات البيئة نموذجًا 

شامًال )holistic( لحلِّ أزمة العالم المعاصر، ورسم الأفاق المستقبليَّة للبيئة، والحفاظ على المجتمع 

الحيوي للعالم بأسره، أو البيئة الطبيعيَّة للإنس��ان الذي يعدّ “ج��زءًا من الطبيعة مهما كانت رغبته في 

التظاهر، فهل يستطيع أن ينجو من التلوّث الذي غدا منتشًرا في كل مكان؟!«))).

بناءً على هذا، أصبح كلُّ ميدان من ميادين العلم يطرح إشكاليَّات خُلقُيَّة نوعيَّة )طبّيَّة، وبيئيَّة، 

واقتصاديَّة، وإعلاميَّة، وتكنولوجيَّة(، مضافاً إلى المش��اكل الخُلقُيَّة )Ethical problems( التي 

ه الرئيس لكثير من  ة بعد أن أصبحت التقنية ه��ي الموجِّ تطرحها علاقة الإنس��ان بالتقني��ة، خاصَّ

تعاملاتن��ا اليوميَّة من أبس��ط الأمور إلى أعقدها، وأضحت تش��كّل بديًال ع��ن الواقع الحقيقي، 

وتطرح بذلك مش��اكل متعلِّقة بالهُويَّة الإنس��انيَّة. والتدهور الخطير في الس��لوك الخُلقُي للناس 

مة الإنسانيَّة عنها، وهذه الكارثة مُنتجَ جانبي  نتيجة للمككنة التي سيطرت على حَياتنا، ونزَعْت السِّ

لتطوُّر العقليَّة العلميَّة والتقنيَّة”))) التي تقُارب الواقع من خلال الملاحظة والتجريب، فأدّت إلى 

ظهور ثقافة علميَّة تختزل الواق��ع إلى ما هو قابل للملاحظة والقياس، وتفُسِّر الطبيعة من خلال 

القوانين التي تحكم المادَّة))).

هذا ما دفع الفلسفة الإيكولوجية )Ecological philosophy( إلى المناداة بإنسيَّة إيكولوجية، 

ترتك��ز على قِيم إجلال الحياة والانس��جام والتناغم م��ع الطبيعة، وأهمّ ما يميِّ��ز خطابها نزعتها 

النقديَّة الجذريَّة التي تشتغل على تقديم الأدوات المفهوميَّة والمعرفيَّة للكشف عن حقيقة البيئة 

ومشكلاتها، وتعمل على تهيئة الأطر النظريَّة والعلميَّة التي تفيد بفهم الأزمة البيئيَّة وانعكاساتها 

��ة على مكوِّن��ات الوجود، والكفيل��ة بمراجعة فكريَّة للنظ��رة الغربية الحديث��ة إلى العالم،  العامَّ

1 - بول وورد وآخرون: البيئة تاريخ الفكرة، ص27.
2 - راشيل كارسون: الربيع الصامت، ص311.

3 - ليندا جني شيفرد، العلم من منظور الفلسفة النسوية، ص341.
4 - Vaillancourt: La théologie écologique de Gérard Siegwalt, Laval théologique et 
philosophique, Volume2, P311–329. 



93

العدد 10

ة، وأنماط  ت تأثيراتها إلى بقيَّة العالم، وش��كّلت في الوقت نفس��ه نواة الحضارة المعاِرص وامتدَّ

ن.))) بناء عليه، “وبدل الاعتراف بأنَّ الإنس��ان وحده غاية في ذاته، وأنَّه  الحياة والاجتماع والتمدُّ

يمتل��ك قِيمة مطلقة، فإنَّ الطبيعة أيضًا تطالب بأن لا تعُامل معاملة وس��يلة...فما دامت الطبيعة 

م لها المقابل”))). ومن ثمََّ البحث المستمرّ عن محيط  تعطي للإنس��ان، فإنَّ على الإنسان أن يقدِّ

دها  إيكولوجي س��ليم وصحِّي)))، فالبشريَّة تقف اليوم في مفترق طرق، وهي ترى الأخطار تتهدَّ

َِّرب  من جرَّاء العبث الذي لحق بالبيئة، نتيجة الفساد الذي ألحقته يد الإنسان، ﴿ظهََرَ الفَْسَادُ ِيف ال

َا كَسَبَتْ أيَدِْي النَّاسِ ليُِذِيقَهُمْ بعَْضَ الَّذِي عَمِلوُا لعََلَّهُمْ يرَجِْعُون﴾ ]الروم: 41[. وَالبَْحْرِ ِمب

2- الروحانيَّة اللا دينيَّة وسؤال البيئة:

تسعى الروحانية اللا دينيَّة مستفيدة من التقاليد الفلسفيَّة والدينيَّة لصياغة خُلقُيَّات بيئيَّة أوسع 

non- نطاقاً، والانتقال من النموذج المتمركز حول الإنس��ان إلى النم��وذج المتمركز حول البيئة

anthropo centric -»س��عيًا وراء الحكمة البيئيَّة«)))، والكش��ف عن الحقائق والمعارف الغيبيَّة 

من داخل الإنسان، وتقرّر أنَّ تحصيلها لا يكون إلاّ باطنيًّا ذاتيًّا بعيدًا عن الإله؛ لأنّ الوصول إلى 

الانس��جام والهدوء والتوازن والصفاء الداخلي لا يحتاج إلى هداية إلهيّة؛ لأن في عقل الإنسان 

كفاي��ة، ويمكن��ه وحده أن يعثر على طريق الس��عادة والش��قاء، وهذا يجعله يتجّ��ه إلى تأليه ذاته 

الإنس��انيَّة، باعتبارها جزءًا من الطاقة الكونيَّة. وهذه الطاقة تحقِّق له السلام الداخلي دون شعائر 

دينيَّة أو سلطة إلهيَّة))).

1 - نصلي بكير دليلة: “مقاربة مفاهيمية للفلسفة الأيكولوجية”، ج9، ص266-257.
2 - جاكلين روس: الفكر الأخلاقي المعاصر، ص124.

3 - محمد بن همور: »مراجعة كتاب خالد شهبار: التيَّارات الأيكولوجية الراهنة: تمرين في التصنيف 
والنمذجة«، ص55.

4 - Mary Evelyn Tucker and John Grim: Introduction Retrospective and prospective 
observations of Religion and Ecology: The New Ecozoic Reader, P16

5 -مديحة حمدي عبد العال مرسي: »بين الروحية الدينية واللا دينية: رؤية نقدية«، مجلة الاستغراب، 
ص121-97.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة94ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

 بهذا تصبح الرؤية الجديدة للحقيقة رؤية إيكولوجيَّة، تتجاوز الإطار العلميّ إلى وعي حدسي 

ها وتحوّلها. وعندما  دة، ودورات تغّري لوحدة الحياة من خلال الترابط التبادلي بين مظاهرها المتعدِّ

يكون المفهوم الروحي للإنسان صورة للوعي الذي تتَّصل من خلاله المشاعر الإنسانيَّة بالكون، 

س��ات  س��يتجَّىل لنا بوض��وح أنَّ الوعي الكوني في حقيقت��ه وعي روحي))) خارج نطاق المؤسَّ

الرسميَّة، حتى وإن كانت الأديان تربط البشر بحضور إلهيّ، أو قوى روحيَّة لتحقيق تحوّل ذاتي 

وتماسك مجتمعي في سياقات كونيَّة وطبيعيَّة، يساعد في بناء علاقات وثيقة مع مجتمع الأرض 

سي  الأوس��ع في سياق كون يولدّ الحياة«))). فقد أكَّد )توماس بيري-Thomas Berry( أبرز مؤسِّ

مجال الدين والبيئة، أنَّ جميع المجتمعات تعيش ضمن ش��كل من أش��كال السرد الثقافي؛ أي 

كّننا من فهم العوالم الطبيعيَّة والاجتماعيَّة...وترمز إلى نشوء الإنسان من عمليَّات  رؤية عالمية تُم

الأرض، وتشابكه واندماجه فيها، أو انتمائه إليها))). 

بهذا تكون الروحانيَّة تعبر عن بدائل غير دينيَّة لتحقيق الأهداف المرجوَّة من التديُّن، وهي تقُرّ 

بالطابع العلاجي لتفاعلات الإنسان والأرض مع الغابات والمناظر الطبيعيَّة والتنوّع البيولوجي 

؛ لأنَّ الدين أصبح “ش��يئاً يوضع جانباً، يكتفى بمنحه  )))، دون أن يعني ذلك الإيمان بدين معّني

مكانةً محدودةً وضيّقةً قدر الإمكان، فهو شيء فاقد لأي تأثيرٍ حقيقيٍّ على باقي جوانب الحياة”))). 

د كيف تتصرفّ  فأن تكون روحانيًّا لا علاقة لها بما تعتقده، بل بحالة وعيك الداخلي. وهذا يحدِّ

في العالم، وكيف تتفاعل مع الآخرين، وبهذا جرت إزاحة المنظومة الإيمانيَّة، وفكّ الارتباط بين 

الروحانيَّة والدين، فمهما كانت معتقداتك التي تؤمن بها، فإنَّها لا تجعل منك شخصًا روحانيًّا، 

1 - عبودي نبيلة: »الأيكولوجيا العميقة عند فريتخوف كابرا«، ص391-377.
2 - Mary Evelyn Tucker and John Grim: Introduction Retrospective and prospective 
observations of Religion and Ecology: The New Ecozoic Reader, P11
3 - Heather Eaton: Cosmology, Worldviews, Stories:  Encounters In the Field of 
Religion and Ecology: The New Ecozoic Reader, P21.
4 - Mary Evelyn Tucker and John Grim: Introduction Retrospective and prospective 
observations of Religion and Ecology: The New Ecozoic Reader, p17.

5 - ذهبان مفيدة: الروحانية النازلة: نقد المادية الغربية في فكر رينية غينون، ص48.



95

العدد 10

ب�رصف النظر عن طبيع��ة تلك المعتقدات. وكلّ�ام امتزجت هويَّتك بمعتقدات��ك، ابتعدت عن 

الجانب الروحاني في ذاتك. وعلى هذا الأس��اس، أصبح بمقدور الإنس��ان أن يتدبَّر الطريق إلى 

السعادة، جاعًال من تجربته الشخصيَّة أساسًا للوصول إلى الطريق الصحيح في الحياة. ومن هذا 

الأساس، ينشأ موقف عقلاني موجّه لإدارة موارد الأرض.

رابعًا: البيئة في ضوء الرؤية الإيمانية-الاستخلافية.

يرتكز س��ؤال البيئة في النظرة الإيمانيَّة ضمن رؤية تستدعي سؤال الإنسان والوجود، وحدود 

ئكَِةِ إنِِّي خَالقٌِ  العلاقة بين هذا المركّب في ضوء الرؤية القصديَّة التعبّديَّة، ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ للِْمَلَا

ُ سَاجِدِينَ﴾  يْتُهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَه َإٍ مَسْنُونٍ، فَإذَِا سَوَّ ا مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَم ً بشََر
َعْثِ فَإنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ترَُابٍ  يُّهَا النَّاسُ إنِْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِ��نَ الْب

َ
]الحج��ر: 28- 29[، ﴿ياَ أ

رحَْامِ مَا 
َ َ لَكُمْ وَنقُِرُّ فِي الْأ ُبَيِّن َلَّقَةٍ ِنل ِ مُخ َلَّقَةٍ وغََْري ثُ��مَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخ

كُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفَّى وَمِنْكُمْ مَنْ  شُدَّ
َ
بَْلُغُوا أ ُْخرجُِكُمْ طِفْلًا ثُمَّ ِتل جَلٍ مُسَمًّى ثُمَّ ن

َ
نشََاءُ إلَِى أ

رْذَلِ الْعُمُرِ لكَِيْلَا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيئًْا﴾ ]الحج: 5[.
َ
يرَُدُّ إلَِى أ

الإنس��ان كائن متميّز عن س��ائر الكائنات- رغم انتمائه إلى الوجود العالمي- من حيث خَلقه 

ته الوجوديَّة، ولذل��ك خُصَّ من بين الموجودات  وتكَوين��ه، ومنزلت��ه في الكون، ومن حيث مَهمَّ

ببيان عقديّ في نطاق المنظومة الوجوديَّة))) التي تحكم العلاقة بين الإنس��ان والوجود من جهة، 

والعبودية لله من جهة ثانية، وفق مبدأ المطلق والنس��بي، وجدلية المادّي والروحي؛ حيث يمثِّل 

الله واجب الوجود المكتفي بذاته، والمتفضّل على خلقه، ويمثِّل ما س��واه النسبي المحتاج في 

كماله لغيره، والإنسان من هذه الزاوية متوقفّ وُجوده على ما جاد به الحقّ عليه، واستخلفه فيه، 

وس��خّره له، ومكّن له في الأرض، حتى يقوم بواجبات العب��ادة على أكمل وجه. ضمن منظومة 

قِيميةّ عليا تعُّرب عن مقاصد الحقِّ في الخَلق، وتنبثقُ عنها س��ائر القِيم الرئيسة والفرعيَّة، وأنَّ هذه 

المنظوم��ة القِيمية تعبير عن حقائق الأمور ووقائعِها كما أرادها الله، وليس��ت ش��يئاً خارجًا عنها 

1 - عبد المجيد النجار: خلافة الإنسان بين الوحي والعقل، ص52.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة96ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

أو مفروضً��ا عليها. تكُوِّن هذه القِي��م مرجعيَّة معياريَّة لتحديد المقاص��د الكليَّة للدين، الذي به 

تتقوّم حياة الإنس��ان في هذه الأرض، ويتقوَّم بها س��لوكه وجهودُه في مراتب التزكية في جس��مه 

وعقله وقلبه، وفي س��لوكه وتصرفّاته، وفي ماله وممتلكاته، وفي أنظمته وعلاقاته في حياة الفرد 

ة، وس��ائر  والمجتم��ع. وتقاس بها قيمة الحياة في عُمُر الإنس��ان الفرد، أو عُمُر الجماعة أو الأمَّ
ة والإنسانيَّة.))) الجهود والإنجازات الحضاريَّة والعمرانيَّة للفرد والجماعة والأمَّ

تأسيسً��ا على ما س��بق، يتعامل القرآن الكريم مع الإنس��ان كما هو، متحرّرًا من ذنب الخطيئة 

ًال للقيام بوظيفة الخلافة فيها، فكلّ شيء في  الأصلية السابقة على وجوده على هذه الأرض، ومؤهَّ

الكون يحمل قيمة كونيَّة عليا، بوصفه وسيلة لتحقيق المطلق، ولا بد أن يكون استخدام الموارد 

فُِوا إنِهَُّ لَا  بُوا وَلَا تسُْر َ وُا وَاشْر ، وفق الحاجة بعيدًا عن الإسراف والتبذير، ﴿وَكُل الطبيعيَّة مس��ؤوًال

بُوا مِنْ رِزْقِ  َ وُا وَاشْر فِيَِن﴾ ]الأعراف: 31[. واجتناب إلحاق الضرر بالطبيعة، ﴿كُل ��بُّ المُْسْر يُح
ِ وَلا تَعْثَوْا فِي الأرْضِ مُفْسِدِينَ﴾ ]البقرة: 60[؛ لأنَّها منّة من الله وهو مالكها الأوَّل والأخير،  الَلّه
رْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُ��هُولهَِا قُصُورًا 

َ كُمْ فِي الْأ
َ
أ دٍ وَبَوَّ ﴿وَاذْكُرُوا إذِْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَا

رْضِ مُفْسِ��دِينَ﴾.)الأعراف: 74(، 
َ ِ وَلَا تَعْثَوْا فِي الْأ ءَ اللَّه بَالَ بُيُوتاًۖ  فَاذْكُرُوا آلَا ِ

وَتَنْحِتُونَ الْج
ِي جَعَلَكُمْ  والتسخير، منّحة ربانية وعطاء من غير تكلفّ، وهو ابتلاء واختبار للإنسان. ﴿وَهُوَ الَّذ

ِيعُ  َبْلُوَكُمْ فِي مَ��ا آتاَكُمْ إنَِّ رَبَّكَ سَر رْضِ وَرَفَ��عَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرجََاتٍ لِي
َ ئ��فَ الْأ خَلَا

الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رحَِيمٌ﴾ ]الأنعام: 165[. 
وه��ذا يتوافق مع عقيدة التوحيد وفلس��فة العبادة. »ولمَّا كانت العقائ��د هي التصوّرات لعالم 

الغيب، والشريعة هي التنظيم لعالم الش��هادة، ف��إنَّ العبادات هي عامل الوصل بين عَالمَ الغيب 

وعَالمَ الشهادة، فيتحقَّق للإنسان الانسجام مع الكون بأكمله، ما يدركه منه وما لا يدركه، وما فيه 

من قوانين تحكم عالم الش��هادة، وما فيه من قوانين في عالم الغيب تؤثِّر في عالم الش��هادة«.))) 

والإنس��ان بخصائصه الماديَّة والروحيَّة، وح��دة متكاملة مزوّدة بالعقل والق��درة على الاختيار، 

1 - فتحي حس��ن ملكاوي: تجليات مقصد التوحيد في الفن الإس�المي: نظرية إس�امعيل الفاروقي، 
ضمن: الفنون في ضوء مقاصد الشريعة، ص297-249.

2 - عبدالله القيسي، في فلسفة العبادات.



97

العدد 10

ليتمكَّن من حمل أمانة الاس��تخلاف ومس��ؤوليَّاته، عبر التفاعل مع الكون في ظلّ العبودية لله، 

ويتَّجه نحو كمال الإنسان على قواعد الحكمة التي تضمن له التوازن بين البحث عن السعادة في 

الدنيا والآخرة))). والكون بما فيه من أجزاء وتفصيلات، مس��خّرٌ للإنسان حتى ينتفع بمحتوياته، 

مَاءِ  نْزَلَ مِنَ السَّ
َ
رْضَ وَأ

َ مَاوَاتِ وَالْأ ِي خَلَقَ السَّ ُ الَّذ بما يحقّق له الخير والراحة والس��عادة، ﴿اللَّه

رَ  مْرِهِ وَسَ��خَّ
َ
َحْرِ بأِ جَْرِيَ فِي الْب رَ لَكُمُ الْفُلْكَ ِتل خْرَجَ بهِِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَ��خَّ

َ
مَاءً فَأ

رَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَار﴾ ]إبراهيم:  ِ وَسَ��خَّ مْسَ وَالْقَمَرَ دَائبَِْني رَ لَكُمُ الشَّ نْهَارَ وَسَ��خَّ
َ لَكُمُ الْأ

يَاَتٍ لقَِوْمٍ  ِيعًا مِنْهُ إنَِّ فِي ذَلكَِ لَآ رْضِ جَم
َ ��مَاوَاتِ وَمَا فِي الْأ رَ لَكُمْ مَا فِي السَّ 32-33[، ﴿وَسَ��خَّ

يَتَفَكَّرُونَ﴾ ]الجاثية: 13[. 
يستهدف الدين تحقيق التوازن في حياة الإنسان، بين جانبيه المادي والروحي، فالإنسان ليس 

رًا طبيعيًّا بفضل تعقيد المادَّة، ولا هو تطوّر بيولوجي كما تشير النظريَّة التطوّريَّة، بل خلقه الله  تطوُّ

لَّا 
َ
-تعالى- بقضائه وقدره، ووضع فيه آياته المعجزة. وهذا هو المؤُّمن للإنس��ان من الطغيان، ﴿أ

تَطْغَوْا فِي المِْيزاَنِ﴾ ]الرحم��ن: 8[. والمحفّز له للانتصار على الصعوبات، من خلال الاتصال 
بعالم الغيب ومصدره.

 تلك هي الفلس��فة التي جاء بها الإس�الم، »تطلب من الإنس��ان أن يحيا حياة جوَّانية وبرَّانية، 

روحيَّة وماديَّة. فلسفة تتطلَّب من الإنسان أن يتقبَّل بوعي وإرادة كاملة جميع جوانب هذه الحياة، 

باعتباره��ا تحقّق إنس��انيَّته«))). وترفع همّته إلى أن ي��أتي بأفعاله على الوجه ال��ذي يجعل نفعها 

يتجاوز نفسه وأسرته ووطنه إلى العالم بأسره))). وفق منظومة يؤطرّها مبدأ الاستخلاف، ويسُهل 

لمَْ 
َ
سُ��بلها مبدأ التسخير، ويس��ندها مبدأ التمكين، ويحفظها من الخلل مبدأ اجتناب الفساد، ﴿أ

مَاءَ  رسَْلْنَا السَّ
َ
نْ لَكُمْ وَأ رْضِ مَا لمَْ نُمَكِّ

َ هْلَكْنَا مِنْ قَبْلهِِمْ مِنْ قَرْنٍ مَكَّنَّاهُمْ فِي الْأ
َ
يرََوْا كَمْ أ

نَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْناً 
ْ
نشَْأ

َ
هْلَكْنَاهُمْ بذُِنوُبهِِمْ وَأ

َ
َْحتهِِمْ فَأ َْجرِي مِنْ ت نْهَارَ ت

َ عَلَيْهِمْ مِدْرَارًا وجََعَلْنَا الْأ
آخَرِينَ﴾ ]الأنعام: 6[.

1 - محمد بن علي: أحمد عروة، دفاعا عن المرجعية الإسلامية للنهضة، ص56.
2 - على عزت بيغوفتش: الإعلان الإسلامي، ص93.

3 - طه عبد الرحمن: سؤال الأخلاق: مساهمة في النقد الأخلاقي للحداثة الغربية، ص158.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة98ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

خامسًا: بين العلمانية البيئية والروحانية الدينية:

يتبّني من استعراضنا لسؤال البيئة بين الرؤيتين: العلمانيَّة المرتكزة على مبادئ الفلسفة الماديَّة، 

ومبادئ الرؤية الروحانيَّة الإيمانيَّة، المبنية على فلس��فة الغايات النهائيَّة للإنس��ان، أنَّ الاختلاف 

بين الرؤيتين، يرجع لمرجعيَّة كلّ منهما. 

تنطلق الروحانية الدينية، من أنَّ الإيمان بالله -تعالى- مس��لَّمة ضروريَّة، وفكرة ناظمة تضمن 

التألي��ف بين الفضيلة والس��عادة في الداري��ن، انطلاقاً من الإيمان ب��أنَّ كلَّ ما في الكون خاضع 

َْجرِي فِي  فِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي ت رْضِ وَاخْتلَِا
َ مَاوَاتِ وَالْأ لمش��يئة الله، ﴿إنَِّ فِي خَلْقِ السَّ

رْضَ بَعْدَ مَوْتهَِا وَبَثَّ فيِهَا 
َ حْيَا بهِِ الْأ

َ
مَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأ ُ مِنَ السَّ نْزَلَ اللَّه

َ
َحْرِ بمَِا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أ الْب

ياَتٍ لقَِوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾  رْضِ لَآ
َ مَاءِ وَالْأ َ السَّ رِ بَْني حَابِ المُْسَخَّ يَاحِ وَالسَّ ِيفِ الرِّ ِ دَابَّةٍ وَتصَْر

ّ مِنْ كُل
]البقرة: 164[، وأنّ الله قلدّ الإنس��ان مس��ؤوليَّة الخلافة في الأرض والالتزام بطاعته. ومس��ؤوليَّة 

تحقيق سعادته الأبديَّة بطاعة الله؛ لأنّ حياة الإنسان في الدنيا هي مرحلة في الوجود، يتحقَّق فيها 

مصيره بموجب الإيمان والتقوى التي تعتبر الفكرة المركزيَّة في النظام الخُلقُي الإسلامي.

وعليه يكون هدف العلم، دنيوي يربط بين الإنس��ان والك��ون الطبيعي، وروحي يربط بين 

الإنسان والخالق، والبعدان مترابطان، لأن معرفة الإنسان للمخلوقات تدلهّ على خالقه وقدرته 

وحكمته. كما أنَّ معرفة الإنس��ان للخال��ق تعرفّه بالأهداف والمقاص��د الوجوديَّة))). ولذلك 

يأمر الله -تعالى- الإنس��ان بالتدّبر والنّظر في آيات الكون؛ حتى يزداد تواضعًا، ويش��هد على 

قبَِةُ  نَ عَا رْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَا
َ ٌ فَسِيُروا فِي الْأ عظمة الخالق، ﴿قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلكُِمْ سُنَ��َن

بيَِن﴾ ]آل عمران: 137[، فالعلم من هذه الناحية عامل أس��اس في ترقية الضمير الديني؛  المُْكَذِّ
لأنَّه يكش��ف عن عظمة الك��ون وعجائب المخلوقات، وعن السُ��نن والقوانين التي تس�ري عليها 

الموجودات، كما أنَّه يعطي للإنس��ان الوسائل الإدراكيَّة والعمليَّة لتسخير تلك القوانين بما يخدم 

وْ آذَانٌ 
َ
رْضِ فَتَكُ��ونَ لهَُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُ��ونَ بهَِا أ

َ فَلَمْ يسَِرُي�وا فِي الْأ
َ
حيات��ه ورقيهّ الحضاري، ﴿أ

دُور﴾ ]الحج: 137[.  ْ��مَعُونَ بهَِا فَإنَِّهَا لَا تَعْمَى الأبصار ولكِٰنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّ يسَ

1 - أحمد عروة: العلم والدين مناهج ومفاهيم، ص97.



99

العدد 10

ولذلك تقتضي الحكمة أن يكون العقل واعيًا بإمكانيَّاته وحدوده، وغايات وجوده التي تتمحور 

في:

zz استكشاف العالم الطبيعي بما يؤكِّد الصلة بين الخالق والمخلوق، وتسخيره في صالح

الإنسان.

zz استكشاف الغايات الوجوديَّة والمقاصد الكليَّة التي من أجلها استخلف الإنسان في

الأرض.

انطلاقاً من منهج متكامل: ركيزته الوحي ووسيلته العقل، وما يكمن أن يظهر من تعارض بينهما 

ما هو إلا نتيجة لنظرة قاصرة في ذهن الإنس��ان، تفصل بين المنهج العقلاني والمنهج الإيماني. 

فالإنسان يجد في العلم تأكيدًا لإيمانه وتوسيعًا لآفاقه الروحيَّة؛ لأنَّه يعتقد أنَّ الله هو خالق الكون 

ومدبرّهُ، وكلمّا ازداد علمه بتلك القوانين يزداد إيمانه بالله، حيث يتقاطع العقل مع الوحي لبلوغ 

الأهداف والغايات الكبرى))). فالعقل هو الوس��يلة الواعية التي يستعملها الإنسان إدراكًا للكون 

واستخدامًا لما فيه من طاقات واستقصاء لأسراره ومقاصده، بحيث يضعها في منهاجها الوجوديَّة 

وفي أبعادها الحياتيَّة والخُلقُيَّة والدينيَّة.

بناء عليه، تتلخَّص فلس��فة العبادة في: كونها تعتبر الحياة الدنيا مرحلة وجوديَّة، يس��تعدّ فيها 

الإنسان نفسيًّا وخُلقُيًّا وروحيًّا إلى الحياة الآخرة، استعدادًا يفرض جهودًا وابتلاءات تبعًا لوظيفة 

الاس��تخلاف من جهة، ودواعي الترقيّ الروحي والخُلقُي من جهة ثانية. أما غايات المعرفة من 

ا: معرفة اس��تطلاعيَّة يتوق إليها العقل لاكتش��اف ما يحيط به، أو معرفة  وجهة نظرة الدين فهي إمَّ

نفعيَّة يتطلَّع إليها الإنس��ان لتحقيق غاياته المعيش��يَّة))). والإنس��ان من ه��ذه الزاوية هو المعني 

بالبحث في سؤال الغايات، بناء على مبدأ التكليف الذي حمله الخطاب القرآني. فالحياة ليست 

ا هي مرحل��ة تكليف يتبعها جزاء إما ثواب أو عقاب، ﴿وَاتَّقُوا يوَْمًا ترُجَْعُونَ  غاية في ذاتها وإَّمن

ا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾ ]البقرة: 281[. ُّ نَفْسٍ مَّ فيِهِ إلَِى الَلّه ثُمَّ توَُفَّىٰ كُل

1 - أحمد عروة: العلم والدين مناهج ومفاهيم، ص39.
2 - أحمد عروة: العلم والدين مناهج ومفاهيم، ص114.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة100ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

بينما تعِّرب عودة الروحانيَّة للفضاء العَلماني- حتى ولو كانت هذه الروحانيَّات الجديدة لا تعني 

ضرورة الاحتفاظ بالروحانيَّات الدينيَّة التقليديَّة- عن حالة نكوص في الوعي الغربي نتيجة إفراطه 

في النزعة الماديَّة الاستهلاكيَّة. فبعد أن تخلصّ الفكر الغربي من هيمنة الكنيسة وشقّ طريقه نحو 

قته العلوم الطبيعيَّة التي جعلته يخطو خطوات جبّارة نحو المزيد من السيطرة  التقدّم، مستغًّال ما حقَّ

على الطبيعة. لكن هذه القفزة الحضاريَّة )الماديَّة( كانت على حساب البُعد الروحي للإنسان؛ حيث 

أفرغته من طموحاته وجعلته خادمًا لدوافعه الاستهلاكيَّة، بعد أن سيطر البُعد المادي على الروحي، 

هوتي في تفس�ري معاني الحياة، والكون والإنس��ان. من منطلق أنَّ »الطبيعة  وجرى رفض البعُد الَّال

ها قوانينها الذاتيَّة بخاصّيَّة أزليَّة فيها... ونظام الك��ون وحركته وتطوّراته، وظهور الحياة فيه،  تس�ّر�يّ

وتنوّع المخلوقات، وبروز الإنسان، ليس إلاّ ظواهر طبيعيَّة لحقيقة الكون الماديَّة«))). 

استهدفت العَلمانيَّة الروحيَّة إنقاذ الإنسان الغربي من اغترابه وقلقه الوجود، بعد أن فقد سماته 

البشريَّ��ة وتحوَّل إلى ما دون الب�رش))) تائهًا يبحث عن مخرج من الأزم��ة البيئيَّة التي نتجت عن 

تدخّله في نظ��ام الطبيعة، بطريقة أفضت إلى إحداث خلل في نظامها، فمنذ أن أصبح الإنس��ان 

ينظ��ر ل�ألرض على أنَّها م��وردًا وملكيَّة يمكن تطويره��ا وإدارتها كيف ما اتَّف��ق، لم تعد العلاقة 

بين الإنس��ان والطبيعة قائمة على أساس التوازن والاستثمار العقلاني، حتى وإن جرى استدعاء 

المطلب الروحي، فإنَّه يطُلب في صيغته الوضعيَّة روحانيَّات ذاتية، نابعة من الأفق الإنساني، حتى 

ول��و كانت ترمي إلى الهدف ذاته، أي غائيَّة الخلاص، وتقديم ضمانات المعنى والأمل وجوديًّا 

وقيميًّا؛ لأنَّ »التصوّر الحديث، ومن خلال رغبته في الفصل الجذري للعلوم عن أي مبدأ أعلى، 

بذريعة تأمين اس��تقلاليتّها، ينزع عنها أي دلالة عميقة«. فالمعرفة بخاصّة في الأنس��اق المعرفيَّة 

َّة  ا هي تجلٍّ لإرادة القوَّة، وأثر لصراع...وبالتالي َمث الغربيَّة ليس��ت معرفةً من أجل المعرفة، وإَّمن

ظاه��رةٌ لازمت الرؤية الحداثيَّة للعالم، هي تخلي��ص المعرفة من حيث المصادر والمقاصد من 

سة والمتعالية))). الإحالات المقدَّ

1 - أحمد عروة: المنهجية الاستدلالية في القرآن للرد على خصوم الإيمان، ص300-299.
2 - أرنولد توينبي وآخرون: الإنسان وهموم الموت، ص208-207.

3 - عبد الرزاق بلعقروز: من أجل المعرفة: مفاتحات حواريةٌ مع الذات والكتاب، ص12.



101

العدد 10

خاتمة: 

ما نخلص إليه في نهاية هذه الورقة يمكن تلخيصه في النقاط الآتية:

11 الاس��تغلال غير العقلاني للطبيعة والتركيز المفرط على القِيم الماديَّة الربحيَّة، قلصّ .

دور القِيم الروحيَّة، وأدَّى إلى تنامي المشاكل البيئيَّة التي أصبحت تهدّد حياة الإنسان 

وتقضي على التنوّع البيئي.

22 الإطار الفكري )Paradigm( المتمركز حول الإنسان، جعل منه مرجعيَّة ذاته، ومكتفيًا .

بمنجزات��ه، واعتبر الكون قابًال للتفس�ري الطبيعي؛ حيث لم يعد الإنس��ان الغربي في 

حاجة للإله ليفسِّر له الطبيعة أو يضع له القواعد التي يسير وفقها. وتبعًا لذلك أصبح 

لا يعوّل على الدين لتقديم إجابات أو تفسير نهائي للطبيعة.

33 الروحانيَّ��ة العلمانيَّة باعتبارها اس��تدراكًا للخل��ل القِيمي، تعِّرب ع��ن محاولة داخلية .

لإصلاح انعكاس��ات الرؤى الماديَّة التي أقص��ت كلّ مرجعيَّة متعالية. وهذا ما يفسِّر 

تنامي التيَّارات الروحيَّة الذي يعّرب عن أزمة قِيم، وخلل في العلاقات الإنسانيَّة الغربيَّة؛ 

حيث تعالت الأصوات المنادية بعودة القيم للعلاقات بوصفها علاجًا لهشاشة الحياة.

44 فش��ل الروحانيَّة العلمانيَّة في علاج حال��ة الاغتراب والخوف التي تنتاب الإنس��ان .

الغربي، س��ببها الثق��ة المفرطة في مكتس��بات العلم، والحلول التقنية، مع اس��تمرار 

الفصل بين المادي والروحي في التعامل مع الأرض ومواردها.

55 في مقاب��ل ذلك تمتلك الروحانيَّة الدينيَّة قوّتها م��ن مرجعيّتها التي تنطلق من مبادئ .

ة، فهي نظريَّة وعمليَّة في الوقت نفس��ه،  خالدة تس��تهدف خير العنصر الب�رشي عامَّ

ة  تجمع ما بين أخلاق الإنسان في ذاته مرورًا بالوجود وأبعاده، وصوًال إلى تحقيق مَهمَّ

الأمانة والاستحلاف والشهادة، ﴿وَكَذَلكَ جَعَلْناِكُم أمّة وَسطا لتكَونوا شُهداء على 

الّناس ويكون الرّسولُ عليكم شهيدا﴾ ]البقرة: 143[.
66 ة التكليف وحفظ الأمانة، . المحافظة على البيئة في الرؤية الاس��تخلافيَّة مرتب��ط بمهَمَّ

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة102ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ونفي العبثيَّة عن الوجود الإنساني في علاقته بالطبيعة.

77 لا يعن��ي خضوع الأرض للإنس��ان أنَّه حرّ في فعل ما يش��اء، أو أنَّ��ه حرّ في الإخلال .

ءٍ  َْي ِ ش
ّ نْبَتْنَا فيِهَا مِنْ كُل

َ
َ وَأ لْقَيْنَا فيِهَا رَوَاسِي

َ
رْضَ مَدَدْناَهَا وأَ

َ بتوازن الطبيعة، ﴿وَالْأ

ءٍ إلَِّا عِنْدَناَ  َْي ُ برَِازقِيَِن, وَإِنْ مِنْ ش مَوْزُونٍ, وجََعَلْنَا لَكُمْ فيِهَا مَعَايشَِ وَمَنْ لسَْتُمْ لَه
مَاءِ مَاءً  َا مِنَ السَّ نْزَْنل

َ
يَاحَ لوََاقحَِ فَأ رسَْلْنَا الرِّ

َ
ُ إلَِّا بقَِدَرٍ مَعْلُومٍ، وَأ ِلُه ّ

خَزَائنُِهُ وَمَا نُنَز
ُ مُلْكُ  َ لَه نَّ اللَّه

َ
لمَْ تَعْلَمْ أ

َ
َازِنيَِن﴾ ]الحجر: 19-21[، ﴿أ ُ بِخ نْتُمْ لَه

َ
سْقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أ

َ
فَأ

ٍّ وَلَا نصَِيٍر﴾ ]البقرة: 107[. ِ مِنْ وَلِي رْضِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّه
َ مَاوَاتِ وَالْأ السَّ

88 دَة بالقِيم الدينيَّة، تجعل أفق الإنسان متطلعّ إلى غايات تتجاوز .  الرؤية العقلانية المسدَّ

البُعد المادي، وتجعل من العلم والعمل وسيلة لتحقيق معاني العبوديَّة وتحقيق عمارة 

الأرض وعدم العبث بمقدّراتها. 



103

العدد 10

المصادر والمراجع:

القرآن الكريم��

دليل مبادئ اس��تعادة النّظم الإيكولوجي��ة، برنامج الأمم المتحدة للبيئ��ة )UNEP(، منظمة ��

 .)FAO( الأغذية والزراعة للأمم المتحدة

محمد س��بيلا و عبد الس�الم بنعبد العالي: نصوص فلس��فية )الطبيعة والثقافة(، دار توبقال ��

للنشر، الدار البيضاء- المغرب، ط1، 1991.

جميل صليبا: المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لا ط، 1982.��

مفيدة ذهبان: نقد الروحانية العلمانية: الحدس��ية البرغس��ونية أنموذجًا، مجلَّة الاس��تغراب، ��

ع39، 2025.

برغس��ون هنري: الطاقة الروحي��ة، تر: علي مقلد، المؤسس��ة الجامعية للدراس��ات والنشر ��

والتوزيع، بيروت، ط1، 1991.

د. ديفيد، ر.هاوكينز: عين الأنا: من المكان حيث لا شيء نخفي، تر،: محمد ياسر حس�يك ��

وبسام عبيدي، دار الخيال، بيروت، 2017.

ديميتري أفييرينوس: العلم والروحانية، مجلة الثقافة، ع3، وزراة الثقافة الس��ورية، دمش��ق، ��

.1989

��https://.رباب كمال: الروحانية الإنسانية: هل هي مفهوم عابر للأديان؟ مسترجع من موقع

hafryat.com/ بتاريخ 2025/10/15

أوجين كامنكا: الأسس الخُلقُية للماركسية، تر: عبد المنعم مجاهد، المركز القومي للترجمة، ��

القاهرة، 2011.

عبد اللطيف كمال: التفكير في العلمانية، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 2007.��

كــارل س��ــاجــان: كوكب الأرض، تر: ش��هرت العالم، عالم المعرف��ة )254(، الكويت، ��

.2000

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة104ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

 بول وورد وآخرون: تاريخ الفكرة، تر: سعيد منتاق، عالم المعرفة )506(، الكويت، 2023.��

جون لوك: رسالة في التسامح، تر: منى أبوسنة، المجلس الأعلى للثقافة، مصر، ط1 ،1997 ��

محمد الخمليشي: العرب العلمانية، حقوق الإنسان، رهانات المعنى والحرية المجلة العربية ��

لحقوق الإنسان، ع6.

محمد بن علي: مقدمات في الفكر الليبرالي، دار أجيال الرقمي، الجزائر، 2023.��

محمود حيدر: ما بعد العلمانية، المركز الإسلامي للدراسات الإستراتيجية، بيروت، 2019.��

صلاح قنصوه: نظرية القيم��ة في الفـكر المعاصر، التنوير للطباعة والنشر، بـيروت- لبنـان، ��

لا ط، 2010.

أحمد عروة: أفرأيتم النار التي تورون، الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة،2011.��

أحمد عروة: العلم والدين مناهج ومفاهيم، دار الفكر، دمشق- سوريا، ط1، 1987.��

تيري إنجلتون: أوهام ما بعد الحداثة، تر: منى سلام، مركز اللغات والترجمة، أكاديمية الفنون، ��

مصر. 

وائ��ل الحلاقّ: م��ن الانتقاد إلى النقد: من هن��ا نبدأ، إعداد وتحري��ر: أ. وليد القاضي، مركز ��

مغارب للدراسات في الاجتماع الإنساني. 

لين ستالسبيرج: كفى: كيف تدمر الليبرالية الجديدة البشر والطبيعة، تر: شرين عبد الوهاب ��

وبسنت علي أمين، دار صفصافة للنشر والتوزيع والدراسات، مصر، لا ت.

تشارلز لارمور: أخلاق الحداثة، تر: مايكل مدحت يوسف، المركز القومي للترجمة، مصر، ��

ط1، 2022.

ديمي�رتي أفييرينوس: الأرض كائ��ن حي، مجلة المعرف��ة، وزارة الثقافة الس��ورية، ع338، ��

نوفمبر، 1991.

جياني فيتيمو، نهاية الحداثة، الفلس��فات العدمية والتفس�ريية في ثقاف��ة ما بعد الحداثة، تر: ��

فاطمة الجيوشي، وزارة الثقافة، دمشق -سوريا، لا ط، 1998.

راشيل كارسون: الربيع الصامت، تر: أحمد المستجير، شركة الأمل للطباعة والنشر، القاهرة، ��

.2005



105

العدد 10

سلافاي جيجيك: فلسفة الفوضى، تر: عماد شيحة، دار الساقي، الطبعة الالكترونية، 2023.��

إيري��ك يونس جوفروا: المس��تقبل للإس�الم الروحاني، تر: هاش��م صال��ح، المركز القومي ��

للترجمة، مصر، ط1، 2016.

�� Journal of Islamic ،عب��د الرحمان حللي: هل يقدم القرآن مبادئ تأسيس��ية لأخلاق بيئي��ة

–19 )2025( 9 Ethics

عبد الحميد العبيدي: محاولة في فهم تقاطعات الخطاب البيئي مع مسار نقد الحداثة، مجلَّة ��

عمران، ع31، 2020.

طه عبد الرحمان: سؤال الاخلاق: مساهمة في النقد الخُلقُي للحداثة الغربية، المركز الثقافي ��

العربي، الدار البيضاء المغرب، بيروت، لبنان، ط1، 2000.

نصلي بكير دليلة: مقاربة مفاهمية للفلسفة الإيكولوجية، مجلَّة مقاربات فلسفية، ع1، ج9، ��

.2022

جاكلين روس: الفكر الخُلقُي المعاصر، تر: عادل العوا، عويدات للنشر والطباعة، بيروت، ��

ط1، 2001.

محم��د بن همور: مراجعة كتاب خالد ش��هبار: التي��ارات الإيكولوجي��ة الراهنة: تمرين في ��

التصنيف والنمذجة، مجلة المستقبل العربي، ع 555، 2025

ذهب��ان مفيدة: الروحانية النازلة: نقد المادية الغربية في فكر رينية غينون، المركز الإس�المي ��

للدراسات الاستراتيجية، العراق، 2020.

مديح��ة حمدي عبد الع��ال مرسي: ب�ني الروحي��ة الدينية واللا ديني��ة: رؤية نقدي��ة، مجلَّة ��

الاستغراب، ع39، 2025.

عبد المجيد النجار: خلافة الإنسان بين الوحي والعقل، دار الغرب الإسلامي، ط2، 1993.��

محم��د بن علي: أحم��د عروة، دفاعا عن المرجعية الإس�المية للنهضة، منش��ورات الوطن، ��

سطيف، الجزائر، لا ط، 2023.

أحمد عروة: المنهجية الاستدلالية في القرآن للرد على خصوم الإيمان، ضمن قضايا المنهجية ��

في العلوم الإسلامية والاجتماعية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1996.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة106ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

أرنولد توينبي وآخرون: الإنس��ان وهموم الموت، تر: عزتّ شعلان، المركز القومي للترجمة ��

القاهرة، ط1، 2011.

�� Irene Becci, Les éco-spiritualités contemporaines ,Un changement culturel en 

Suisse, Éditions, Seismo, 2024. 

�� Vaillancourt, L. La théologie écologique de Gérard Siegwalt. Laval, 2010.

�� Linking sustainability and spirituality: A preliminary assessment in pursuit of 

a sustainable and ethically correct world. Journal of Cleaner Production, 2022.

�� Mary Evelyn Tucker and John Grim, Introduction Retrospective and 

prospective observations of Religion and Ecology: The New Ecozoic Reader, 

Number 9, September 2025. 

�� Heather Eaton, Cosmology, Worldviews, Stories: Encounters In the Field of 

Religion and Ecology, The New Ecozoic Reader, Number 9, September 2025. 



107

العدد 10

قي مع الطبيعةِ 
ُ
ل
ُ
 الخ

ُ
قد

َ
الع

ّ
 الغربي

ّ
عقدِ الاجتماعي

َ
هةِ ال

َ
 في مواج

ٌ
ة
َّ
 إسلامي

ٌ
ة
َّ
 فلسفي

ٌ
قراءة

ص
ّ
    ملخ

يتناول هذا البحث موقف الفلس��فة الإسال�ميَّة من الطبيعة، واختلافه الجذري عن الفلس��فة الغربيَّة، 

وخصوصًا فلاس��فة العقد الاجتماعي. وكان لا بدّ أنْ يوضّح البحث، موقف فلاسفة العقد الاجتماعيّ 

م��ن الطبيعة انطلاقًا من فك��رة الملكيَّة الخاصّة، وما أدّت إليه من تفاوت طبقي وس��ياسي في المجتمع 

الغربّي الحديث. 

وفي هذا الس��ياق تحدّث البحث عن نظريَّة العقد الاجتماعي التي درست انتقال الإنسان من الحالة 

الطبيعيَّة إلى الحالة الاجتماعيَّة والسياس��يَّة، وكيف برَّر أصحاب هذه النظريَّة طبيعة التفاوت الس��ياسّي 

الذي أدَّى بدوره إلى تفاوت طبقي اقتصادي، ودور الطبيعة في تأكيد هذا التفاوت. في حين عالج البحث 

مفهوم المنفعة الاقتصاديَّة وجعل الطبيعة والبيئة معًا مجردّ وس��يلة ماديَّة تسُ��هم في تراكم الثروة، وخلق 

اع بسبب غياب الطابع الخُلُقي في التعامل مع البيئة والطبيعة.  علاقات الاستغلال والّرص

وكان لا بدّ لهذا البحث أنْ يوضّح أوجه الخلاف والاختلاف بين الفلسفة الإسلاميَّة من خلال منابعها 

الكبرى، وبين الفلس��فة الغربيَّة؛ خصوصًا في المس��ائل الروحيَّة التي تجعل من البيئة والطبيعة مسؤوليَّة 

إيمانيَّة وخُلُقيَّة في الإسلام.

د. لينا حميدوش)1(

الكلمات المفتاحية: 

1 -  مدّرسة في قسم الفلسفة، جامعة حلب، سورية.

الاستخلاف،  البيئة،  الاجتماعي،  العقد  الطبيعة،  الخُلقُي،  العقد 
التنمية المستدامة.



بِيْعَة108ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Ethical Contract with Nature  
Islamic Philosophical Reading in Confrontation with Western 

Social Contract

Dr. Lina Hamidoush(1)

  Abstract

This research examines the Islamic philosophical perspective on nature and its 
fundamental differences from Western philosophy, particularly the philosophies of 
the social contract theorists. The research aims at clarifying the position of social 
contract philosophers on nature, starting from the concept of private property 
and the resulting social and political inequality in modern Western society.  
In this context, the research discusses the social contract theory, which examines the 
transition of humanity from a state of nature to a social and political state, and how 
proponents of this theory justified the political inequality that, in turn, led to economic 
class inequality, and the role of nature in reinforcing this inequality. It also addresses 
the concept of economic utility, treating nature and the environment merely as material 
resources contributing to wealth accumulation and creating relationships of exploitation 
and conflict due to the absence of a moral framework in dealing with the environment 
and nature.

The researcher also aims at clarifying the differences between Islamic philosophy, 
through its major sources, and Western philosophy, particularly regarding spiritual 
matters that, in Islam, make the environment and nature a matter of faith and moral 
responsibility.

Keywords:
 Ethical Contract, Nature, Social Contract, Environment, Caliphate, Sustainable Development.

1 -  Lecturer in the Department of Philosophy, University of Aleppo - Syria.



109

العدد 10

مة 
ّ
مقد

ثنا في هذا البحث عن الاختلاف القائم بين الفلس��فة الإس�الميَّة وبين الفلس��فة الغربيَّة،  تحدَّ

وموقع الطبيعة في كلّ منهما من ناحية اس��تثمارها والتعامل معها، وكيفيَّة الإفادة منها في تحقيق 

التنمية المس��تدامة. وانطلاقً��ا من ذلك، فقد ج��رى الحديث في هذا البحث ع��ن دور الملكيَّة 

الخاصّة للطبيعة وتكوين نظريَّة العقد الاجتماعيّ، وانعكاس هذه الملكيَّة على طبيعة المجتمع 

الغربّي، وما أفرزته من تفاوت طبيعي أخذ شكله السياسّي في نظريَّة العقد الاجتماعيّ؛ إذ أقرَّت 

اع من أجل  ه��ذه النظريَّة أنَّ هناك تفاوت طبيعيًّا أفضى إلى خلق تفاوت س��ياسي، قام على الّرص

ملكيَّة الطبيعة، والاس��تفادة منها بوصفها وسيلة ماديَّة تسُ��هم أكثر فأكثر في تغريب الإنسان عن 

نفسه وعن مجتمعه؛ حيث ركَّزت هذه النظريَّة على ضرورة الانتقال من العقد الخُلقُي مع الطبيعة 

إلى عقد اجتماعي سياسي يتنازل فيها الأفراد عن حقوقهم الطبيعيَّة لصالح سيادة قلَّة قليلة على 

الم��وارد الطبيعيَّة والتحكّم بها، م��ا أدَّى ازداد التفاوت بين الناس. كما جرى التمييز بين المنفعة 

الاقتصاديَّ��ة والقِيَم الخُلقُية، وكيفيَّة التعامل معهما في كلّ من الفكر الغربّي والفكر الإس�الميّ، 

فأوضحنا عناصر الاختلاف بين كلّ م��ن الفكرين، ففي الوقت الذي ركّز فيه الفكر الغربّي على 

المنفعة الاقتصاديَّة، وجدنا أنَّ الإسلام قد ركّز على الأخلاق ودورها في صيانة الطبيعة والحفاظ 

عليها، مضافاً إلى الاستفادة منها اقتصاديًّا واجتماعيًّا، وقد تطرقّنا -أيضًا- إلى نظريَّة الاستخلاف 

الإس�الميَّة، التي أكَّدت من خلال النّصوص القرآنيَّة الكريمة والأحاديث الشريفة، على ضرورة 

النظر إلى الطبيعة والبيئة، على أنهّما من نعِم الله على الإنسان، وأنَّه مستخلف عليها، وليس مالكًا 

لها، وأنَّ عليه أنْ يصونها في سبيل صون المجتمع وقِيَمه الدينيَّة والخُلقُيَّة والروحيَّة.    

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة110ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

: الملكيَّة الخاصّة وتأسيس نظريَّة العقد الاجتماعيّ.  أوًال

   يناق��ش الفكر الفلس��في الغربّي الحديث مفه��وم الطبيعة، بوصفه جزءًا م��ن نظريَّة تطوّر 

الإنس��ان، بمعنى أنَّ هذا الإنسان هو جزء من الطبيعة، وقد بدأت هذه النظرة مع فلاسفة القرن 

الس��ابع عشر، عندما ج��رى التعامل مع الإنس��ان بوصفه حاًال من أح��وال الطبيعة؛ أي: ليس 

منفصًال عنها، فعندما حاول )س��بينوزا-Spinoza( أنْ يقدّم حًّال لثنائيَّة النفس والجسد، انطلق 

م��ن أنَّ الوجود بأسره هو وجود واح��د، فالطبيعة هي الجوهر الواحد، وبالتالي فإنَّه لا فرق في 

هذا المذهب بين الطبيعة والإنس��ان، وبهذا يكون الوجود الطبيعي “نظامًا مغلقًا موحّدًا يكون 

فيه الكون بأسره، بكلِّ تعقيداته تجليًّا لواقع واحد أحد”))). ومعنى أنْ يكون الإنس��ان حاًال من 

أحوال الطبيعة هو أنْ يخضع لقوانينها، سواء من جهة الفكر أم من جهة الامتداد بحسب التعبير 

 Jean-Jacques-الس��بينوزي، وقد استمرَّت هذه النظرة للإنس��ان مع مجيء )جان جاك روسو

Rousseau(، الذي تحدّث عن تأثير الطبيعة في الإنسان، خصوصًا في حال الإنسان المتوحِّش؛ 

إذ يكون الإنس��ان في حالة التوحّش مندمجًا بالطبيعة نفس��ها؛ حيث يرى )روسو( أنَّ “الرجل 

المتوحّ��ش الذي وكّلته الطبيعة إلى الغري��زة وحدها، أو بالأحرى، ذاك الذي ربما عوَّضته عمّا 

يعوزه بقوى يمكن أنْ تس��دّ في البدء مس��دّ ما يعوزه، على أنْ ترفعه في ما بعد فوق هذه القوى. 

قلنا الرجل الوحشّي، يبتدئ أوًّال بالوظائف الحيوانيَّة، فاللمح والإحساس يكوّنان أوليي حالة، 

والإرادة واللا إرادة، والرغبة والرهبة تكون أوُلى أفعال نفسه تقريبًا، وذلك إلى أنْ تسبّب ظروفٌ 

وأحوال جديدة تطوّرات جديدة”))).

   لكنّ هذا الاندماج بين الإنسان المتوحّش والطبيعة، لم يكن ليستمرّ بعد أنْ وجد الإنسان أنَّه 

يستطيع أنْ يتملَّك الطبيعة، فاتَّجه إلى خلق الملكيَّة، والتي بدورها أفضت إلى تأسيس المجتمع 

المدني القائم على الملكيَّة أساسً��ا، والتي س��تبدأ معها علاقات الصراع بين البشر والاستغلال.  

عندما يقول )روس��و( أنَّ »أوّل من سَوَّر أرضًا فعنّ له أنْ يقول: »هذا لي«، ووجد أناسًا على قسط 

1 - جون كوتنغهام. العقلانيَّة، ص63 
2 - جان جاك روسو: أصل التفاوت بين الناس، ص51.



111

العدد 10

كبير من السذاجة فصدّقوه، كان المؤسّس الحقيقيّ للمجتمع المدني، فكم من جرائم وحروب 

واغتيالات، وكم من ويلات وبؤس وفظائع كان أبعدها عن الناس، وكفاهم شرهّا، رجل قد هبّ 

: ح��ذارِ أن تصغوا إلى هذا الدجّال المحتال،  فاقتل��ع الأوتاد أو ردم الحفرة وصاح بالناس قائًال

فإنكّم لهالكون إذا أنتم نسيتم أنّ الثمار للجميع وأنّ الأرض ليست ملكًا لأحد«))). 

   وقد بنُي العقد الاجتماعيّ على مفهوم القوّة، التي تقوم مقام الحقّ، وهذا دليل على أنَّ وجود 

الإنسان في العقد الاجتماعيّ، لا يقوم على التشاركيَّة بقدر ما يقوم على تأكيد الخضوع والقوّة، 

وكلّ ذلك بس��بب مفهوم الملكيَّة، بحيث توجب على الأشخاص أنْ يتنازلوا عن حقوقهم، وأنْ 

يخضعوا بالقوّة لصاحب السيادة على الأرض والطبيعة معًا، وفي هذا الشأن يقول )روسو(: »إنَّ 

كلّ مواطن إذا تعاقد مع نفس��ه أصبح ملزمًا بالخضوع لعلاقة مزدوجة، فمن جهة كونه عضوًا في 

صاحب السيادة يكون ملزمًا تجاه الأشخاص، ومن جهة أخرى كونه عضوًا في الدولة يكون ملزمًا 

تجاه صاحب الس��يادة«))). هكذا نجد أنَّ مفهوم الملكيَّ��ة الذي فرضه النظام الغربي على الحياة 

الإنسانيَّة، قد حوّل الإنسان من شريك للثروات الطبيعيَّة إلى مجردّ عبد في هذا المجتمع المبني 

على التنازل عن الحقوق، والانصياع لمبدأ السيادة، ويبدو مفهوم العقد الاجتماعي بوصفه تبريراً 

لهذا الخضوع، وأكثر من ذلك أنْ يصبح الفرد موضوعًا للاس��تغلال تمامًا كما يجري اس��تغلال 

الموارد الطبيعيَّة بعد أنْ كانت في المرحلة الإنس��انيَّة المتوحّش��ة ملكًا للجميع، واستطاع النظام 

الفلسفي الغربي أنْ يبرِّر هذا الخضوع للسيادة والسلطة على أنَّه نوع من التشاركيَّة، وذلك عندما 

جرى نقل مفهوم الموارد الطبيعيَّة إلى حيّز العلاقات السياس��يَّة، والتي جرى الحديث عنها بأنَّها 

نوع من التعاقد الحرّ بين الأفراد الذين يتخلوّن عن حقوقهم الطبيعيَّة لصالح قوّة السلطة والسيادة، 

، وخصوصًا في ما يتعلقّ بحقّهم  والتي كان من أسس��ها حرمان الأفراد من حقوقهم الطبيعيَّة أوًَّال

في اس��تثمار موارد الطبيعة، وهنا نجد أنَّ مفهوم الخضوع للطبيعة هو الذي كرسّ قِيمَ المجتمع 

المدني كما نجده لدى )روسو( وأصحاب العقد الاجتماعي.          

1 - جان جاك روسو: أصل التفاوت بين الناس، ص51.
2 - جان جاك روسو: في العقد الاجتماعي أو مبادئ القانون السياسي، ص96.

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة112ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

 ثانيًا: من التفاوت الطبيعيّ إلى التفاوت السياسّي.

    إذا كانت الملكيَّة قد أفضت إلى خلق نظريَّة العقد الاجتماعيّ، بسبب الصراع على استغلال 

واستثمار الطبيعة، فإنّ مفهوم التفاوت بين الناس قد أصبح جزءًا من هذه النظريَّة، وبالعودة إلى 

)روس��و(، فإننّا نجد أنّ حالة الطبيعة الأولى لم تكن تنطوي على أي صراع بين الناس، ففي هذه 

الحالة عاش الإنس��ان في وئام مع الطبيعة التي كانت تمدّه بكلّ احتياجاته، وعلى هذا الأس��اس 

فقد سادت المساواة بين الأفراد ما داموا في حالتهم الطبيعيَّة، وأنهّم لم يعرفوا التمييز بين بعضهم 

بعضًا؛ حيث إنّ »الإنس��ان كان مساوياً لكلّ إنسان آخر؛ إذ لم يكن هناك أدنى تمييز بين الإنسان 

وأخيه الإنسان، ولم يكن هناك حاكم ولا محكوم، ولا متعلِّم ولا جاهل، ولا غني ولا فقير؛ حيث 

كان كلّ إنس��ان مس��اوياً تمامًا لكلّ إنس��ان آخر، ولبقيَّة أقرانه من الناس«))). وقد فرضت الحالة 

الطبيعيَّة على الأفراد أنْ يتعايش��وا متس��اوين، فلا وجود للصراع والاقتتال في ما بينهم، فالطبيعة 

قد وفَّرت له جميع شروط العيش الهادئ، فهو لا يحتاج إلى غيره من الآخرين، وهذا ما يدحض 

نظريَّة )هوبز-Thomas Hobbes( عن ذئبيَّة الإنس��ان، فحقيقة الأمر أنَّ الإنسان ليس ذئبًا لأخيه 

الإنس��ان، بل كان يعيش الحالة الطبيعيَّة منس��جمًا مع أقرانه، وفي هذا الش��أن يرى باحثون: “أنَّ 

الإنسان الطبيعي لم تكن له علاقة مع أقرانه من البشر الآخرين، حتىّ ولم يكن بحاجة إلى معرفة 

أحد منهم ش��خصيًا، وليس هو عرضة إلا القليل من الش��هوات، إنه يكفي نفسه بنفسه، وليس له 

إلا العواطف والمدارك التي تتطلبّها هذه الحالة، ولا ينظر إّال إلى ما يظنّه مفيدًا له؛ حيث عزا إليه 

روسو غريزتين أساستين: الغريزة الأولى، تدفعه إلى المحافظة على وجوده، وإنَّ الخيرات التي 

ا الشرور الوحيدة التي يخش��اها فهي  يعرفها في العالم، وهي: الطعام والأنثى والنوم والراحة، أمَّ

الجوع والألم”))). ففي الحالة الطبيعيَّة لم يعش الإنس��ان الش��عور بالتفاوت أو التمايز، بل كان 

يملك إرادته الحُرةّ، وأكثر من ذلك فقد كانت الطبيعة مصدر سعادة للإنسان، ولم يكن هناك من 

صراع بين الأفراد، فالطبيعة ملك للجميع، وهنا يتحدّث الباحثون عن غريزة ثانية عاش الإنس��ان 

1 -  محمد علي عبد المعطي: الفكر السياسي الغربي، ص291.
2 - أندريه كريسون: روسو: حياته فلسفته منتخبات، ص80



113

العدد 10

من خلالها مع الآخرين، وهذه الغريزة هي »اس��تعداده للرحمة: وكره فطري لرؤية أبناء جنس��ه، 

وكان له مبدأ السخاء والسماح والإنسانيَّة والرعاية، وكان يتألَّم عندما يرى أقرانه من البشر يتألَّمون 

ويمرض��ون ويموتون؛ حيث يتبّع رجل الطبيعة المث��ل القائل: اعمل صالحك بأقل ضرر ممكن 

تس��بّبه لغيرك، وحينما يأكل الإنس��ان الطبيعي ويشبع: فهو في س�الم مع الطبيعة كلهّا، وصديق 

جميع أبناء جنس��ه، وإنَّه صالح من طبيعته. هناك ش��يئان فقط يميّزانه عن الحيوانات التي يعيش 

في�ام بينه: أنّ له إرادة حُرة بدًال من أن يكون أس�رياً لغرائزه، وإنَّ ه��ذه الإرادة هي التي تميّزه من 

الحيوانات أكثر ما يميزّه منها الفهم...«))). 

  إذًا، لم يكن التفاوت بين الناس إّال تفاوتاً في القدرات الطبيعيَّة التي يمتلكها الأفراد، لكن ما 

نته له الطبيعة إلى الوضع  جرى بعد ذلك كان بسبب انتقال الإنسان من وضعه الطبيعي الذي أمَّ

الس��ياسّي الذي أخذ يفرض نوعًا جديدًا من التفاوت فرضت��ه الملكيَّة التي أخذت تجعل الفرد 

ارس المؤسس��ات السياس��يَّة الفاس��دة دورها في خلق هذا الاغتراب  يعيش الاغتراب، وهنا تُم

والاس��تغلال، وفي إنتاج قوانين تعسّ��فيَّة تقوم ع�ىل القوّة والاضطهاد، فلن تعُ��د الطبيعة ملكًا 

للجميع، بل أصبحت ملكًا لفرد أو فئة فرضت نفسها بالقوّة من خلال ملكيَّة الطبيعة، الأمر الذي 

أسهم في خلق الفقر والاستغلال، والذي أدَّى بدوره إلى التفاوت المصطنع عندما تخّىل الأفراد 

عن حقوقهم الطبيعيَّة لصالح قوّة مصطنعة، وقد وجد هذا الأمر تبريره الفلس��في لدى فلاس��فة 

العقد الاجتماعي؛ حيث اس��تطاع هؤلاء الفلاس��فة أنْ يجعلوا من الخضوع والطاعة خيراً لا بدّ 

لهؤلاء الأفراد أنْ ينظروا إليه على هذا النحو، وهذا ما صّرح عنه )روسو( عندما يقول: »أما إذا لم 

أقدر أنّ القوّة وما ينجم عنها من نتائج، س��أقول طالما يكون الشعب مجبراً على الطاعة فيطيع، 

ف��إنَّ هذا خير له«))). على هذا النحو، بدأ التفاوت بين الناس يظهر على ش��كل عقد اجتماعي 

يجع��ل الأفراد ينظ��رون إلى الطاعة باعتبارها نوعًا من الخير وإلى الاس��تغلال بوصفه نوعًا من 

صيانة الحقوق.

1 - أندريه كريسون: روسو: حياته فلسفته منتخبات، ص81
2 - جان جاك روسو: في العقد الاجتماعي، ص79

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة114ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ثالثًا: الطبيعة من العقد الخُلُقي إلى العقد الاجتماعيّ السياسّي.

لقد عرف الإنسان في حالته الطبيعيَّة نوعًا من العلاقة الخُلقُيّة مع الطبيعة، فهو لم ينظر إليها إّال 

بوصفها أداة لاستمراره في العيش، وهنا نقصد بالعيش أنْ يعيش الإنسان متوائماً مع الطبيعة ومع 

أبناء جنس��ه الآخرين، في إطار علاقة احترام وتقدير لما تقدّمه الطبيعة من خيرات تس��اعده على 

العيش وحفظ البقاء، وهو في هذه الحالة يقُيم نوعًا من العقد الخُلقُي مع الطبيعة، فهي ليس��ت 

وسيلة لتراكم الثروة، كما أنَّها ليست أداة لاستغلال الآخرين، بل لقد كانت حالة الطبيعة الأولى 

خالية من المفاهيم المتعلقّة بالصلاح أو الفساد، بل لم يكن هناك من فضائل أو رذائل، وهذا ما 

يلاحظه )روس��و( عندما يقول: »ويبدو لأوّل وهلة أنّ الناس، وهم في حالة الطبيعة، وإذ لم يكن 

بينهم أيّ نوع كان من العلاقات الخُلقُية والأدبيَّة أو من الواجبات المعروفة، لم يكونوا صالحين 

ولا طالحين، ولا كان لديهم فضائل ولا رذائل، إّال إذا استعملنا هاتين الكلمتين بمعنى طبيعيّ، 

فعدّدنا رذائ��ل في الفرد الصفات التي يمكن أنْ تكون مضرةّ بحفظ بقائه، وفضائل تلك التي من 

شأنها أن تساعد على حفظه، وفي هذه الحال يجب أنْ يدُعى الأكثر فضيلةً مَنْ كان أقلهّم مقاومة 

لاندفاعات الطبيعة«))).

؛    لكن هذه الأخلاق الطبيعيَّة التي س��ادت حياة الإنس��ان في حالته الطبيعيَّة لم تستمرّ طويًال

ذلك أنَّ العي��ش في مجتمع اقتضى تغييب الأخلاق الطبيعيَّة وأنْ تحلّ محلهّا الطبيعة الفاس��دة 

للإنسان، ما يعني أنَّ ظهور الملكيَّة الفرديَّة قد ترافق مع إفساد الطبيعة البشريَّة، بل إنّ هذه الطبيعة 

لم تكن تعرف الفس��اد أو الصلاح ما قبل المجتمع الس��ياسي، ولم يكن التفاوت موجودًا ما قبل 

هذا المجتمع، وهذا أيضًا ما يش�ري إليه )روسو( عندما يقول: »لكن إذا كان تقدّم العلوم والفنون 

لم يضف ش��يئاً إلى س��عادتنا الحقيقيَّة، وإذا كان قد أفس��دا أخلاقنا وطال الفساد سلامة ذوقنا، 

 )René Descartes-( 1561-1626، و)ديكارتFrancis Bacon- فأمثال )فرانس��يس بيك��ون

1596-1650، و)نيوتن-Isaac Newton( 1642-1727، هم من رفعوا راية الفكر الإنس��اني. 

فالنفس تتناسب تدريجيًا مع الموضوعات التي تشغلها، والمناسبات الكبرى هي تخلق الرجال 

1 - جان جاك روسو: أصل التفاوت بين الناس، ص63.



115

العدد 10

الكبار، وعلى الملوك أنْ يسهموا لما يحظون به من ثقة واعتبار، في إسعاد الشعوب بتلقينها مبادئ 

الحكمة: آنذاك فقط س��تظهر قدرة الفضيلة والعلم والس��لطة؛ إذ تحركّها جميعًا روح المنافس��ة 

الشريفة وتشغيل كلهّا معها في سبيل تحقيق السعادة بني الإنسان، فيجب أنْ تتحّد القوّة والأنوار 

لتحقيق ذلك”))).

 نلاحظ أنَّ فس��اد الطبيعة البشريَّة قد ظهر مع ظهور المجتمع الس��ياسّي المبنيّ على الملكيَّة 

الفرديَّ��ة، والغري��ب في الأمر أنّ ه��ذا المجتمع بعد أنْ أفس��د الطبيعة البشريَّة ع��اد ليبحث عن 

مس��وّغات جديدة للعيش المشترك، وكأنهّ عاد إلى البحث عن الحالة الطبيعيَّة، ولكن في سياق 

تأس��يس مفهوم الس��يادة على الطبيعة وثرواتها، وبهذا يكون العقد الاجتماعي، كما لو أنهّ فرصة 

لإع��ادة الحالة الطبيعيَّة ولكن من خلال إحلال التفاهم الس��ياسي بدًال من القِيمَ الخُلقُية، وكان 

ذل��ك إيذاناً بولادة القوّة السياس��يَّة عوضًا عن الحق الطبيع��ي؛ إذ إنّ التفريط بالحقوق الطبيعيَّة 

وبالحال��ة الخُلقُية كان لا بدّ أن يفُضي إلى قيام مجتمع س��ياسي يه��دف إلى حفظ البقاء للأفراد 

ضمن ما س��مي بالقانون الس��ياسي الذي وجد فيه )روسو( أنهّ السبيل الوحيد للحفاظ على بقاء 

الأفراد؛ حيث يقول: »لم يبقى لهم من وس��يلة للإبقاء على أنفس��هم، إلا أنْ يش��كّلوا بتكتلاتهم 

مجم��وع قوى يمكنها التغلب ع�ىل المقاومة، ويمكنها أنْ تدفع بهذه الق��وى إلى الحركة بدافع 

واحد، وأنْ تجعلها تفعل وتعمل بالتناسق بينها«))).

 وفي ظ��لّ هذا القانون الذي يرعاه المجتمع الس��ياسي يمكننا الحديث عن الفس��اد الخُلقُي 

الذي لم يعرفه الإنس��ان في حالته الطبيعيَّة، فهذا الفس��اد يعود في الأصل إلى الفساد السياسي؛ 

أي المجتمع الس��ياسي الفاس��د الذي أرغم البشر على البحث عن شكل اجتماعي يعُيدهم إلى 

حالتهم الطبيعيَّة، بعد أنْ دخل الإنس��ان علاقات الصراع على الملكيَّة الفرديَّة، وما نجم عنها من 

فس��اد خُلقُي وقهر س��ياسي واس��تغلال اقتصادي، ورأى منظرّو العقد الاجتماعي أنهّ لا بدّ من 

التعاون بين الناس لكي يحفظوا بقائهم، وفي هذا يقول )روس��و(: »ليس ممكنًا لمجموع القوى 

1 - جان جاك روسو: مقالات في العلوم والفنون -في الاقتصاد السياسي في أصل اللغات، ص44. 
2 -  جان جاك روسو: في العقد الاجتماعي، مرجع سابق، ص92

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة116ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

أنْ ينشأ إلا بتعاون الآخرين، ولكن، والحال أنّ قوّة كلّ واحد من البشر وحُريَّته هما أوّل ما له من 

وس��ائل لبقائه، فكيف له أنْ يرهنهما من دون أنْ يسيء إلى لنفس��ه، ومن دون أنْ يخل بما يجب 

عليه عنايَّة تجاه شخصه«))).

 بهذه الطريقة انتهى الوجود الخُلقُي الأوّل الذي عاش��ه الإنس��ان مع الطبيعة والآخرين، كما 

انتهى عهد البراءة الطبيعيَّة وحلّ محلهّا الفس��اد الس��ياسي عندما أصبحت الملكيَّة الخاصّة هي 

أس��اس هذا الوجود، وعندما تحوَّلت الطبيعة إلى أداة اس��تغلال وقهر، بدًال من أنْ تكون وسيلة 

تعايش وتصالح بين الفرد والطبيعة وبين الفرد والآخرين.        

رابعًا: المنفعة الاقتصاديَّة للطبيعة في الفكر الغربّي. 

نلاح��ظ أنّ تطور نظريَّة العق��د الاجتماعيّ قد رافقها تطوّر اقتصاديّ ملح��وظ، فإذا كان قيام 

المجتمع يهدف إلى تحقيق المنفعة العامة، فإنّ هذه المنفعة تعني أن تسيطر السلطة على جميع 

الم��وارد التي تقع في حدودها، ومن بين هذه الموارد الس��يطرة ع�ىل الطبيعة، ومن الملاحظ أنّ 

الصراع الذي تحدّثنا عنه نتيجة التعاقد الاجتماعيّ، ونتيجة التنازل عن الحقوق الطبيعيَّة، وانتقال 

الإنسان من الحالة الطبيعيَّة إلى الحالة السياسيَّة، أفضى إلى خلق نمط الإنتاج البرجوازي الذي 

يقوم على اس��تغلال واردات الطبيعة، من أجل زيادة الثروة فقط، فقد ش��هد العالم الغربي ولادة 

الاقتص��اد البرج��وازي الذي قام أصًال على التقس��يم الطبقي، الذي يس��وده التناحر بين طبقات 

مالك��ة للإنتاج، وأخرى فاقدة لهذه الملكيَّة. هكذا يظهر تهاف��ت نظريَّة العقد الاجتماعي، فهي 

في الحقيق��ة لم تكن تدافع عن الملكيَّة إلا من أجل الوصول إلى تركّز الثروة في أيدي فئة قليلة، 

تجمع الثروة والسلطة والثقافة وشكل الدولة، وقد استشعر فلاسفة العقد الاجتماعي هذا الأمر، 

وقد انتبه )روس��و( إلى أنّ هذا المجتمع يقوم ع�ىل صراع الإرادات الخاصّة مع الإرادات العامة 

عندما يقول: »لأن لم يكن محاًال أن تتوافق إرادة من الإرادات الخاصة مع العامة على مسألة من 

المس��ائل، فمحال في أدنى الحالات أن يكون هذا التوافق قابًال للدوام وثابتاً؛ وذلك لأنَّ الإرادة 

1 - جان جاك روسو: في العقد الاجتماعي، مرجع سابق، ص92



117

العدد 10

الخاصّة تنزع بطبعها إلى المفاضلات، بينما تنزع الإرادة العامة إلى المساواة«))).

من الملاحظ أنَّ هذا الصراع يقوم على احتكار الملكيَّة؛ أي: ملكيَّة الطبيعة، وهذا الاحتكار أدّى 

ب��دوره إلى زيادة الصراع الطبقي، خصوصًا بعد وجود الآلة الصناعيَّة؛ حيث تمكّنت البرجوازيَّة 

من استغلال الطبيعة على أكمل وجه، وفي هذا الشأن يصف )كارل ماركس-Karl Marx( العلاقة 

ب�ني البرجوازيَّ��ة والطبيعة على أنهّا علاقة اس��تغلال صرفة تهتمّ بالمنفعة الاقتصاديَّة واس��تثمار 

الطبيعة من أجل زيادة الثروة وتراكمها بعيدًا عن أي قِيَم خُلقُيَّة تجاه الطبيعة، فقد تحوّلت ملكيَّة 

الأرض م��ن ملكيَّة خُلقُية إلى ملكيَّة اقتصاديَّ��ة، حتىّ أنّ )ماركس( قد تحدّث عن مفهوم السرقة 

بوصفه ريعًا؛ إذ يقول: “يمكن أن يعتبر هذا الريع نتاج تلك القوى الطبيعيَّة التي يعير مالك الأرض 

اس��تخدامها للمزارع، وهو يزيد أو يقلّ تبعًا للمدى المفترض هذه القوى، أو بعبارة أخرى: تبعًا 

��نة للأرض، إنَّه عمل الطبيعة الذي يبقى بعد اس��تقطاع أو تعويض  للخصوبة الطبيعيَّة أو المحسِّ

كل ما يمكن اعتباره من عمل الإنسان”))).

ومثال ريع الأرض هذا، الذي يبدو فيه الاستغلال على نحو صريح ومباشر، وإسقاط أي قيمة 

خُلقُيَّة تجاه الأرض والطبيعة عمومًا، فإنَّ كثيراً من نقّاد البرجوازيَّة، ومنهم )ماركس( أيضًا، قد 

ثوا عن العلاقة المضطَّردة بين السيطرة على الطبيعة وبين استعباد الإنسان؛ حيث تمكّنت  تحدَّ

هذه الس��يطرة المطلقة على الطبيعة من تحويل الحياة الإنسانيَّة إلى مجردّ قوّة ماديَّة خالية من 

جميع أش��كال الأخلاق والوجدان؛ إذ يرى بعض الباحثين أنَّه: » بالسرعة نفس��ها التي تسيطر 

فيها البشريَّة على الطبيعة، يبدو الإنسان مستعبَدًا من قِبَل أناس آخرين أو من جانب نذالته هو، 

حتىّ النور الصافي للعلم يب��دو عاجزاً عن الإضاءة إلا على خلفيَّة الجهل المظلمة. إنَّ جميع 

اختراعاتن��ا وتقدّمن��ا تبدو مبلِّدة للحياة الإنس��انيَّة، ومحوِّلة إياّها إلى ق��وّة ماديَّة«))). على هذا 

النحو تحوّلت الطبيعة إلى مجردّ س��لعة، وهي إذ تصب��ح كذلك فإنَّها تغدو عارية ومجردّة من 

كلّ أخلاق أو منفعة إنس��انيَّة بالمعنى الوجداني، ولا يبقى من مفهوم الطبيعة إلا مفهوم الربح 

1 - جان جاك روسو: في العقد الاجتماعي، ص105.
2 - كارل ماركس: مخطوطات عام 1844 الاقتصاديَّة والفلسفيَّة، ص30

3 - مارشال بريمان: حداثة التخلف، تجربة الحداثة، ص11. 

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة118ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

والسيطرة، وجعلها أداة إنتاج لازدياد الثروة، وتناقص القِيمَ الخُلقُيَّة الطبيعيَّة التي عرفها الإنسان 

في حالته الطبيعيَّة.        

خامسًا: الطبيعة بوصفها مفهومًا خُلُقيًّا في الإسلام.

في مقابل نظرة المنفعة الاقتصاديَّة للطبيعة في الفكر والثقافة الغربيين، يحتفظ مفهوم الطبيعة 

بمكانته الخُلقُيَّة في الثقافة الإسلاميَّة؛ إذ نجد أنَّ القرآن الكريم جعل الطبيعة وما عليها هبة إلهيَّة 

وليس��ت وس��يلة ماديَّة مجردّة فقط، بل إنَّ الطبيعة هي من نعمة من نعِم الله، ففي بعض الآيات 

نَامِ * 
َ رْضَ وَضَعَهَا للِْأ

َ القرآنيَّة يتَّضح ارتباط مفهوم الطبيع��ة بمفهوم نعمة الله على عباده: ﴿وَٱلْأ

ءِٓ رَبّكُِمَا  ىِّ ءَالَا
َ
يْحَانُ * فَبأِ ْ��فِ وَٱلرَّ َبُّ ذُو ٱلْعَص كْمَامِ * وَٱلْح

َ ٰـكِهَةٌ وَٱلنَّخْلُ ذَاتُ ٱلْأ فيِهَ��ا فَ
باَنِ﴾ ]الرحمن: 10-13[، توضّح هذه الآيات كيف أنَّ الطبيعة هبة إلهيَّة، وهو ما يستوجب  تكَُذِّ
على المس��لم أن يشكر نعمة الله عليه، وهذا الشكر هو أوّل موقف خُلقُي تحدّده الآيات القرآنيَّة 

بين الإنسان والطبيعة، فقد أوجد الله الطبيعة من أجل أن يسخِّرها الإنسان لحياته وعيشه الكريم، 

ولكن في إطار احترام هذه الطبيعة، والش��عور بالامتن��ان لخالقها، بل إنَّنا نجد في القرآن الكريم 

أوُلى القيم الخُلقُيَّة تجاه الإنتاج الطبيعي، كما هو الأمر في سورة يوسف عندما يرشد النبيّ يوسف 

j الناس إلى كيفيَّة اس��تثمار الطبيعة على نحو يضمن الوجود الإنساني من خلال احترام هبة 
الطبيعة، عندما يفسّر النبي يوس��ف j طريقة استثمار الطبيعة على نحو خُلقُي، في الآية الثالثة 

والأربع�ني وما بعدها، بضرورة الالتزام بقوانين الطبيع��ة من أجل الحصول على خيراتها؛ حيث 

نلاح��ظ تقدير القرآن الكريم للطبيعة م��ن دون أن يجري تغيير مناخه��ا أو التدخّل فيها إّال وفقًا 

بًا فَمَا حَصَدتُّمْ فَذَرُوهُ 
َ
للقانون الإلهي، كما في الآيات الكريمة: ﴿قالَ تزَْرعَُونَ سَ��بْعَ سِنيَِن دَأ

مْتُمْ  كُلْنَ مَا قَدَّ
ْ
تِى مِن بَعْدِ ذَلٰكَِ سَ��بْعٌ شِ��دَادٌ يَأ

ْ
كُلُونَ * ثُمَّ يَأ

ْ
ا تَأ فِى سُ��نبُلهِِۦ إلَِّا قَليِلًا مِّمَّ

ونَ﴾  ُ مٌ فيِهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفيِهِ يَعْصِر تِى مِن بَعْدِ ذَلٰ��كَ عَا
ْ
ُْحصِنُونَ * ثُمَّ يَأ ا ت لهَُ��نَّ إلَِّا قَليِلًا مِّمَّ

]يوسف: 49-47[.

  على هذا النحو أنقذ النبي يوسف مصر من المجاعة من خلال التعامل الخُلقُي مع الطبيعة؛ 

إذ بهذا الطريقة اس��تطاع الش��عب المصري في زمن النبي يوس��ف j أن يتج��اوز زمن القحط 



119

العدد 10

والمجاعة، في حين نجد أنَّ الأخلاق المعاصرة التي أوجدها الغرب قد أدّت إلى انتشار المجاعة 

بسبب الاس��تغلال، وتراكم الثروة في أيدي قليلة، وفي هذا الشأن يقول الشهيد )مطهري(: »فلو 

خصّ��ص خُم��س ميزانيات التس��لحّ العالمي لصالح القط��اع الزراعي، أو الث��ورة الخضراء كما 

يس��مّونها، لانجلى هذا الكرب والهمّ«))). وكذلك الأمر في ما يتعلقّ بتلوّث البيئة بس��بب تحوّل 

الطبيعة إلى مادّة للاستغلال والإنتاج، وغضّ النظر عن المشكلات التي يستتبعها هذا الاستغلال، 

والسبب هنا يعود إلى غياب الضوابط الخُلقُيَّة في التعامل مع الطبيعة، وهو ما يشير إليه )مطهري( 

عندما يقول: »ولا أحسب أنَّ هذا التلوّث لا مفرَّ منه لكونه ضريبة للآلة الصناعيَّة كما يدّعي بعضٌ، 

بل أحس��ب أنَّه ناتج عن التصنيع غير الرش��يد وغير المتوازن مع حاجة المستهلِك، فالمصنِّعون 

يغرقون الأسواق بمنتجاتهم التي تزيد عن حاجة الإنسان بمرَّات، وهذا يؤدّي إلى استمرار عمل 

ة والبيئة. والسبب في هذا كلهّ الجشع والحرص  المصانع، وبالتالي ازدياد مخلفّاتها الضارَّة بالصحَّ

على الإثراء ولو على حساب حياة البشر«))). 

والملاحظة التي يأتي عليها )مطهري( تكش��ف ع��ن فهم خُلقُي للطبيعة، ودور هذا الفهم في 

ترش��يد العلاقة مع الطبيعة، ومحاولة استثمارها بما يخدم الحياة الإنسانيَّة، فقد كرَّم الله الإنسان 

بالنِعَ��م الطبيعيَّة التي أنعمها عليه، والتي نجدها في كثير من الآيات القرآنيَّة الكريمة والأحاديث 

الشريفة.           

سادسًا: الطبيعة بين أخلاق المنفعة والتنمية الاجتماعيَّة.

لقد أدَّى مفهوم السيادة والس��يطرة على الطبيعة إلى خلخلة العلاقة بين الإنسان والطبيعة في 

الفكر الغربي، فليس��ت الطبيعة والحال كذلك، إلا مصدرًا من مصادر تراكم الثروة، وهذا يعني 

أنَّ��ه قد توّجب على الفكر الغ��ربي أن يبحث عن أخلاق تتلاءم مع تراكم ال�رثوة، ولهذا نجد أنَّ 

ثوا ع��ن الأخلاق النفعيَّة، وقد ركّز هذا المذهب الفلس��في العام  الفلاس��فة المعاصرين قد تحدَّ

1 - مرتضى مطهري: فلسفة الأخلاق، ص178
2 - مرتضى مطهري: فلسفة الأخلاق ص180

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة120ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ع�ىل أهمّيَّة العلم، وأنَّه هو وحده من يمكنه أن ينقذ البشريَّة، ولهذا فقد اتَّجه التفكير الغربي إلى 

تحصيل العلم، واتبّاعه من أجل الحصول على المنافع الطبيعيَّة واستبعاد الأخلاق نهائيًّا من هذا، 

وهو أمر انتقده الفلاس��فة المس��لمون، ومنهم )مرتضى مطهري( الذي رفض هذه النظرة العلميَّة 

الق��اصرة، فالعلم يحتاج إلى الإيمان، وهو ما يعّرب عنه )مطهري( بالقول: »وهذه بلا ش��كّ رؤية 

ق��اصرة، لم تدرك إلا زبد الواقع؛ لأنَّ العلم وحده لن يحقِّق للإنس��انيَّة ما تصبوا إليه من س��عادة 

سً��ا، لكن لا بدّ من قرنه بالإيمان؛ لأنَّهما توأمان، وإذا ما  وطمأنينة بال، فالعلم وإن كان نورًا مقدَّ

تجردّ العلم من الإيمان تحوَّل إلى شّر وفس��اد، ولذا ذكرت الأحاديث الإسلاميَّة أنَّ المؤمن أحقّ 

بالعلم من غيره«))).  

  ونلاحظ أنَّ ما يأتي عليه )مطهري( يحقِّق التعاليم الإسلاميَّة في كيفيَّة استخدام العلم، وترشيد 

هذا الاس��تخدام من خلال مراعاة الشروط التي تضعها الثقافة الإسلاميَّة، بهدف تحقيق التوازن 

ب�ني العلم والطبيعة، وهذا التوازن هو الذي يقوم على إدراك العلاقة الخُلقُيَّة مع البيئة والطبيعة؛ 

أي: النظ��ر دومًا إلى الطبيعة ع�ىل أنَّها من مخلوقات الله، ولا بدّ م��ن التعامل معها ضمن هذه 

الرؤي��ة، فلا يجوز التعامل م��ع الطبيعة إّال من خلال هذا الإطار، ف��كلّ شيء مردّه إلى الله، ولا 

ب��دّ من التعامل معه بما أنزل الله من شرائع وقوانين تؤدِّي إلى خلق التوزان الخُلقُي بين المنفعة 

والاستفادة من جهة، وبين الطبيعة من جهة أخرى، فالأرض من مخلوقات الله، وهو الذي جعلها 

رْضَ ذَلوُلًا فَامْشُ��وا فِي مَنَاكبِهَِا 
َ ذلوًال للإنس��ان، كما في قوله تعالى: ﴿هوَ الذي جَعَلَ لَكُمُ الْأ

َْيهِ النُّشُورُ﴾ ]الملك: الآية 15[. وكذلك الأمر مع بقيَّة مكوِّنات الطبيعة؛ إذ لا  وُا مِن رِّزْقهِِ وَإِل وَكُل
بدّ أن يتبَّرص الإنسان بالمعنى الخُلقُي لوجود هذه المكوِّنات، فالماء والهواء والنبات والحيوان 

ا هي مسخَّرة بمنافعها  كلهّا مس��خرة للإنسان بشرط أن يأخذ بالاعتبار أنَّها ليس��ت ملكًا له، وإَّمن

العديدة من أجل أن يعيش الإنسان شروطاً حياتيَّة تتوافق مع مواقفه الخُلقُيَّة منها، وبهذا الطريقة 

يستطيع أن يصل الإنسان إلى تنمية الحياة الاجتماعيَّة. فعندما يجري تأمين احتياجات الفرد من 

خ�الل المنهج الخُلقُي للتعام��ل مع الطبيعة، تكون التنمية الاجتماعيَّ��ة في طريقها إلى التحقّق 

1 - مرتضى مطهري: فلسفة الأخلاق، ص181



121

العدد 10

والتكامل، وتتحقّق بالت��الي العدالة الاجتماعيَّة التي هي من مقوّمات التنمية الاجتماعيَّة، وهذه 

العدالة تش��مل ما يمكن أن نطلق عليه العدالة البيئيَّة، أي أن يكون هناك تعاملٌ متوازنٌ مع البيئة 

والطبيعة، في إطار تحقيق التنمية الاجتماعيَّة، وابتعاد الإنس��ان عن الأخلاق بكلّ مجالاتها، بما 

فيها الأخلاق البيئيَّة، هو الذي أدَّى إلى انهيار المجتمعات، وفي هذا الأمر يقول )مطهري(: »إنَّ 

حصن النفس لا بنفع معه علم أو فلسفة، بل لا بدّ من إيمان راسخ يدكُّه دكًّا، )...( إنَّ الخطأ الذي 

وقعت في��ه البشريَّة ليس هو اختراعها )الآلة(، كما يقول )توينب��ي(، بل الخطأ يكمن في الطمع 

والحرص اللذين لا حدود لهما«))).  وبناء على ذلك كلهّ، يتَّضح لنا كيف أنَّ الالتزام الإس�المي 

بأخلاق البيئة، قد أدَّى إلى خلق تعاضد اجتماعي وخُلقُي مهَّد لنمو المجتمع على أسس خُلقُيَّة 

ترتكز في ما ترتكز على الأخلاق الطبيعيَّة.

      

سابعًا: الأرض ومفهوم الاستخلاف في الإسلام

  تمثلّ الأرض بالمفهوم الإس�المي ركنًا أساسًا من أركان التنمية المستدامة، وغالبًا ما يجري 

دراسة مفهوم الأرض من زاويتين أساستين: الزاوية الأوُلى، هي التي تأخذ بالاعتبار الاستفادة من 

مكوِّنات الأرض الزراعيَّة والصناعيَّة، وجعل هذه المكوِّنات جزءًا مُهمًّا من البناء العام للمجتمع 

الإسلامي واس��تمراره عبر الأجيال، أما الزاوية الأخرى، فهي تلك التي يجري النظر من خلالها 

إلى الأرض بوصفها أكثر من وس��يلة للتنمية المس��تدامة بل هي غاية لها، وه��ذا يعني أنَّ رعاية 

الأرض وإعمارها قد وجد في الإس�الم على هيئة تنمية مستدامة؛ أي لم يكن هذا التعبير الأخير 

موجودًا بالمعنى الصريح في الإسلام، إلا على شكل رعاية الأرض وإعمارها، ولهذا نجد أنَّه إذا 

كانت الرعاية والإعمار المتعلِّقان بالأرض تشمل جميع الناس، فإنَّ على الجميع أن يحافظ على 

الأرض وأن ينقله��ا من جيل إلى جيل، الأمر الذي تحقّقه التنمية المس��تدامة«))). والحديث عن 

الأرض والاهتمام بها ورعايتها يقودنا بشكل مباشر إلى مفهوم الاستخلاف؛ أي: استخلاف الله 

1 - مرتضى مطهري: فلسفة الأخلاق، ص187
2 - محمد عبد القادر الفقي: ركائز التنميَّة المستدامة وحمايَّة البيئة في السنة النبويَّة، ص8

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة122ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

-سبحانه وتعالى- للإنسان في الأرض، ويبدو الاستخلاف هنا شرطاً لتحقيق التنمية المستدامة، 

فالاس��تخلاف لغة« مصدر اس��تخلف فلان فلاناً إذا جعله خليفة، ويقال: خلف فلان فلاناً على 

أهله وماله صار خليفته، وخلَّفته جئت بعده، فخليفة يكون بمعنى فاعل وبمعنى مفعول«))).

ث عنه هو عين التعريف اللغّوي له؛ حيث يكون الاستخلاف    ومفهوم الاستخلاف الذي نتحدَّ

مش��تقّ من تنصيب خليفة على الأرض يهتمّ بشؤونها ويرعاها، ويسعى إلى إعمارها«))). وجدير 

ع قد استند إلى دليل شرعي عن الاستخلاف وجده في الآية الكريمة التي تنصّ  بالذكر أنَّ المشرِّ

رْضِ 
َ صراحة على ضرورة الاستخلاف، والتي تقول: ﴿وَإِذْ قالَ رَبُّكَ للِْمَلائكَِةِ إنِِّي جاعِلٌ فِي الْأ

سُ لكََ  مَْدِكَ وَنقُدِّ َْحنُ نسَُبّحُِ بِح ْ��فِ كُ الّدِماءَ وَن تَجْعَلُ فيِها مَنْ يفُسِ��دُ فيِها وَيسَ
َ
خَليِفَةً قالوُا أ

نْبئُِونِي 
َ
َىَل المَْلائكَِةِ فَقالَ أ َّها ثُمَّ عَرَضَهُمْ ع س��مْاءَ كُل

َ عْلَمُ مَا لا تعَلَمُونَ * وَعَلَّمَ آدَمَ الْأ
َ
قالَ إنِّيِ أ

نْتَ الْعَليِمُ 
َ
ا إلِاَّ مَا عَلَّمْتَنا إنَِّكَ أ سمْاءِ هؤُلاءِ إنِْ كُنْتُمْ صادِقيَِن .31 قالوُا سُبْحانكََ لا عِلْمَ َنل

َ
بأِ

عْلَمُ غَيْبَ 
َ
قُلْ لَكُمْ إنِِّي أ

َ
لمْ أ

َ
سمْائهِِمْ قالَ أ

َ
هُمْ بأِ

َ
نْبَأ

َ
ا أ سمْائهِِمْ فَلَمَّ

َ
نْبئِْهُمْ بأِ

َ
الحَكِيمُ * قالَ ياَ آدَمُ أ

دَمَ  عْلَمُ مَا تبُدُونَ وَما كُنْتُمْ تكَْتُمُونَ * وَإِذْ قُلْنا للِْمَلائكَِةِ اسْجُدُوا لِآ
َ
رْضِ وَأ

َ ��ماواتِ وَالْأ السَّ
َ وَكانَ مِنَ الكاْفرِِين34﴾ ]البقرة: 34-30[. بى وَاسْتَكْبَر

َ
فَسَجَدُوا إلِاَّ إبِلْيِسَ أ

   ونلاحظ أنَّ هذه الآيات تدّل على مفهوم الاستخلاف من ناحيتين: الأولى، تتعلقّ بالمنطوق 

الصريح، أي أنَّ دلالة النصّ واضحة، لا يمكن تأويلها أو تغيير معناها؛ إذ إنَّ الله جعل الإنس��ان 

ا الثانية  رْضِ خَليِفَة﴾. وأمَّ
َ خليفة له في الأرض، وهو ما نجده في قوله تعالى: ﴿إنِّيِ جاعِلٌ فِي الْأ

َّها﴾.  سمْاءَ كُل
َ فهي التي نجدها في دلالة الإشارة النصّيَّة من خلال الآية التي تقول: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الْأ

ة  والدلالة هنا تفيد بأنَّ تعليم الأسماء لآدم j لم يكن عبثاً، بل كان هذا التعليم يهدف إلى مَهمَّ

ملقاة على عاتق آدم، وهي أن يصبح خليفة الله في الأرض، وقد استتبع هذا التعليم الأمر الإلهي 

للملائكة أن يس��جدوا لآدم؛ حيث يكون الس��جود هنا نوعًا من التكريم الإلهي للإنس��ان وليس 

ا السجود لآدم فهو سجود  عبادة الإنس��ان، فالعبادة لله وحده، والسجود لله هو سجود عبادة، أمَّ

1 -  أحمد بن محمد بن علي الفيومي المقرئ: المصباح المنير، ج1، ص178.
2 - فاروق أحمد دسوقي: استخلاف الإنسان في الأرض، ص5.



123

العدد 10

ة رعاية الأرض، والعمل فيها وإعمارها  تكريم”))). فالاس��تخلاف هنا يشير إلى أنَّ الله أوكل مَهمَّ

للإنسان، بهدف تحقيق تنمية مستدامة تسُهم في تطوير جميع أشكال الحياة الإنسانيَّة السياسيَّة 

والاقتصاديَّة والتعليم والصحة، وبقيَّة مكوِّنات الأرض والاس��تفادة منه��ا بهدف تحقيق التنمية 

المستدامة.  

ثامنًا: البيئة وأخلاق التنمية المستدامة في الإسلام.

وإذ يتناول الحديث مفهوم الاستخلاف، وجعل الإنسان وصيًّا على الأرض ومكوِّناتها بهدف 

تحقيق التنمية المس��تدامة، فإنَّ البح��ث في المصطلحات الحديثة لمفهوم الأرض يس��توجب 

الإشارة إلى معنى البيئة وكيف نظر إليها الإسلام في نظريَّة الاستخلاف، فالبيئة في اللغة »أصلها 

من الفعل بوأ، وجميع معاني الفعل يقصد بها الاس��تقرار والحلول والتمكُّن والرجوع والنزول، 

ي بذلك لأنَّ الرجل يس��تمكن من  فيقُ��ال: باء إلى ال�يشء، أي رجع، والباءة: النكاح؛ وقد سُ��مِّ

ا البيئة بالمعنى الاصطلاحي، فهي »مجموعة العناصر الحيويَّة،  أهله، وأصل الباءة المنزل«))) .أمَّ

والكيميائيَّة، والفيزيائيَّة التي تحيط بالكائ��ن الحيّ أو بمجموعة من الكائنات الحيَّة وتؤثِّر على 

وجودها وبقائها«))). وانطلاقاً من ذلك، تكون البيئة جملة الموارد الطبيعيَّة من أرض وهواء وماء 

ونب��ات وحيوان، وقد أكَّد القرآن الكريم على ضرورة أن يحافظ المس��لم على البيئة وأن يحميها 

من موقع أنَّ هذه البيئة بعناصرها كافَّة هي نعمة من الله يجب على المسلم أن يشكر الله عليها، 

فكلمّا ازداد ش��كره ازدادت نعمة الله عليه، وهذا هو معنى الاس��تخلاف؛ أي: أنَّ الله استخلف 

الإنس��ان على النعمة التي يج��ب عليه أن يحافظ عليها وأن ينظر إليها ع�ىل أنَّها نوع من الأمانة 

الإلهيَّة استودعها الله عند الإنسان بوصفه مؤتمنًا عليها«)))، ونلاحظ أنَّ هذه الأمانة تفُسِّر معنى 

الاستخلاف، كما تعُطي بعُدًا خُلقُيًّا لمفهوم الاستدامة، على عكس ما قالت به الفلسفات الغربيَّة 

1 - فاروق أحمد دسوقي: استخلاف الإنسان في الأرض، ص10.
2 - أبو نصر اسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي: تاج اللغة وصحاح العربيَّة، ج1، ص37 مادة )بوأ(. 

3 - عبد الحميد شمس الدين: تعريف البيئة.
4 - عبد الستار أبو غدة: البيئة والحفاظ عليها من منظور إسلامي، ص5.

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة124ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الحديثة والمعاصرة، والتي جعلت الأرض والبيئة وس��يلة إنتاج وتراك��م للربح فقط؛ إذ نجد أنَّ 

الاهتمام بالبيئة وتطويرها لا يقُصد منه تحقيق الربح فقط، بقدر ما أنَّه واجب على المس��لم تجاه 

البيئة وتجاه مجتمعه، وهو ما نجده في الحديث الشريف في قول رسول الله a: »ما من مسلم 

يغرس غرسً��ا إلا كان ما أكل منه له صدقه«))). فالعمل في الأرض بحس��ب الحديث الشريف لا 

يحم��ل طابع الربح فقط، بل إنَّه نوع م��ن الصدقة التي تمتلك بعُدًا إيمانيًّا وخُلقُيًّا بين الإنس��ان 

وخالقه، وبين الإنسان والبيئة؛ إذ نجد مثل هذا التأكيد على علاقة الإنسان بالبيئة في الإسلام، في 

الحديث الشريف الذي يؤكّد على مفهوم الواجب الخُلقُي والإيماني تجاه البيئة، وهو الحديث 

الذي يقول فيه رس��ول الله a: »إن قامت الساعة، وفي يد أحدكم فسيلة، فإن استطاع ألا تقوم 

حتىّ يغرس��ها، فليغرسها«))). كما يمكِّننا أن نعثر في المنهج الإسلامي الذي وضعه الإسلام عن 

طريقة اس��تثمار البيئة واستصلاحها، سبقًا تاريخيًّا جاء به الإس�الم قبل نظريَّة العقد الاجتماعي 

ث عن الملكيَّة الفرديَّة عند استصلاح أرض كما ذكرنا،  بقرون، فإذا كان )جان جاك روسو( قد تحدَّ

فإنَّ الإس�الم كان قد أش��ار إلى حقّ الفرد في الأرض التي يعمل عليه��ا، وهو ما ورد في حديث 

الرس��ول الكريم a الذي يقول: »من أعمر أرضًا ليس��ت لأحد فهو أحقّ بها«))). ويوضّح هذا 

الحدي��ث حق الملكيَّة وعلاقته بالعمل ب��الأرض شرط أن لا تكون مملوكة لأحد آخر، وفي هذا 

يسبق الإسلام فلاس��فة العقد الاجتماعي بقرون طويلة من الزمن، هذا مضافاً إلى أنَّ الإسلام قد 

ن��ادى بضرورة التعامل الخُلقُي مع موارد البيئة؛ حيث رفض الإس�الم الإسراف والتبذير في هذه 

a الموارد حرصًا على تحقيق التنمية المستدامة ضمن شروط خُلقُيَّة، فقد نهى الرسول الكريم

أ  عن الإسراف، ولو كان الإنس��ان على نهر جارٍ، فقد روي أنَّ النبي a: »مَرّ بس��عد وهو يتوضَّ

فقال: ما هذا السرف يا س��عد؟ قال: أفي الوضوء سرف؟ قال: نعم، وإن كنت على نهر  جار«))). 

نلاحظ أنَّ اس��تثمار البيئة في الإس�الم من أج��ل تحقيق التنمية المس��تدامة، ركّز على الربط بين 

1 - محمد بن اسماعيل البخاري: صحيح البخاري، ح1553.
2 - أحمد بن حنبل: المسند، ح12925.

3 - محمد بن اسماعيل البخاري: صحيح البخاري، ح1553.
4 - أحمد بن حنبل: المسند، ح7065؛ أبو عبد لله محمد بن یزید القزویني: سنن ابن ماجة، ح425.



125

العدد 10

الأخلاق واستغلال الموارد بما يضمن خلق بيئة خُلقُيَّة بالدرجة نفسها التي تكون فيها هذه البيئة 

موردًا اقتصاديًّا، وهو ما يميّز الإسلام عن نظريَّات الغرب التي جعلت من البيئة وسيلة للربح فقط. 

 تاسعًا: الواجب الروحي وحماية البيئة في الإسلام. 

  لعلّ تركيز الإسلام على دور البيئة في التنمية المستدامة، فرض علاقة روحيَّة وخُلقُيَّة مع البيئة، 

فما دامت البيئة هي المنطلق الأساس للتنمية المستدامة، فقد توجَّب على المسلم أن يحافظ على 

البيئة من منطلق شرعي صاغه الإسلام؛ حيث لا يكون هناك تفريط أو إفساد للبيئة، وقد أدَّى هذا 

المنطلق الشرعي إلى جعل حماية البيئة مسؤوليَّة اجتماعيَّة عامة، وهو ما يشير إليه باحثون عندما 

ينظ��رون إلى البيئة والحفاظ عليها على أنَّها نوع من حمايتها من التفريط والإفس��اد؛ إذ »العنصر 

الأس��اس في التنمية المس��تدامة هو الاس��تغلال الأمثل لموارد البيئة من غير إفراط أو تفريط أو 

إفس��اد لها«))). فالعلاقة مع البيئة لا بدّ أن تحكمها القِيَ��م الروحيَّة والخُلقُية قبل القِيمَ الإيمانيَّة، 

إذ نجد أنَّ الإس�الم قد أش��ار إلى القيمة الروحيَّة لهذه العلاقة عندما طالب باس��تبعاد الأذى من 

أي نوع تجاه مكوِّنات البيئة، وفي هذا يقول الرس��ول الكريم a في حديثه الشريف عن علاقة 

الإنس��ان بالطري��ق، إنَّ أهم واجب روحي وخُلقُي هو إماط��ة الأذى؛ إذ يقول الحديث الشريف 

صراح��ة »إماطة الأذى عن الطريق صدقة«))). إنَّ الإيم��ان لا تكتمل قِيَمه الروحيَّة والإيمانيَّة إّال 

من خلال المحافظة على البيئة من الأضرار وأشكال الأذى، وهنا أيضًا نقف على مفهوم روحي 

للبيئة يتجاوز مفاهيم الفلسفة الغربيَّة، التي استبعدت هذا المفهوم لصالح مفهوم الربح والخسارة 

وتراكم الثروة، فالبيئ��ة نعمة إلهيَّة لا بدّ من صونها والحفاظ عليها ضمن منطق القاعدة الشرعيَّة 

التي تقول: »لا ضرر ولا ضرار«))). وكثيرة هي النصوص القرآنيَّة والأحاديث الشريفة التي تحضّ 

على الواجب الروحي الذي يجب أن يتَّسم فيه الإنسان، والذي من خلاله يمكنه أن يحافظ على 

1 -  نعيمة يحياوي، فضيلة عاقلي: التنميَّة المس��تدامة والمس��ؤوليَّة الاجتماعيَّة من منظور إس�المي، 
ص6.

2 - محمد بن اسماعيل البخاري: صحيح البخاري، ج3، ص133.
3 - طلال مشعل: وسائل المحافظة على البيئة في الإسلام ومحاربة التلوث.

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة126ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

رْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فيِهَا 
َ كُمْ مِنَ الْأ

َ
نشَْأ

َ
البيئة بوصفها نعمة من نعِم الله عليه، كقوله تعالى: ﴿هُوَ أ

ِيب﴾ ]هود: 61[. ولعلّ التأكيد على حفظ البيئة من 
َْيهِ إنَِّ رَبِّي قَرِيبٌ مُج فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ توُبُوا إلِ

خلال الواجبات الروحيَّة في الإسلام هو أيضًا تأكيد على حفظ النفس، هنا أيضًا تتجاوز الفلسفة 

الإسلاميَّة ما جاءت به الفلسفة الغربيَّة بعد الإسلام بقرون؛ إذ الحفاظ على البيئة هو حفاظ للنفس 

تها؛ إذ إنَّ هذه المحافظة تقي الإنسان من التلوّث والأمراض، وقد شكّل ذلك مقصدًا أساسًا  وعفَّ

ة المهلكة  من مقاصد الشرع الإسلاميّ، “فالبيئة الملوَّثة تعود على من يعيش فيها بالأمراض العامَّ

التي تصل إلى ح��دّ الوباء، ومعلوم أنَّ حفظ النفوس من أعظم مقاصد الشرع، والمحافظة على 

البيئة وسيلته، فيكون كذلك من جملة مقاصد الشرع”))). تتجّه الفلسفة الإسلاميَّة بمنابعها؛ أي: 

القرآن الكريم والحديث الشريف نحو تأكيد المفهوم الروحيّ للتعامل مع البيئة، والحفاظ عليها، 

ة تجاوزت المفاهيم الغربيَّة، فالبيئة ليست فقط  فنجد أنَّ هذه الفلس��فة قد أتت على عناصر مُهمَّ

وس��يلة إنتاج مادّي، والتنمية المس��تدامة لا تحقِّق مطلبها إّال إذا ج��رى الربط بين القيم الروحيَّة 

والخُلقُيَّة كما صوّرها الإسلام، وكما أتينا عليها في هذا البحث.

خاتمة 

يمكن القول إنَّ التركيز على العقد الخلقي مع الطبيعة في الفلس��فة الإسلاميَّة، كما رأيناها في 

التشري��ع والفقه والنصوص القرآنيَّ��ة، هو المقصد الأكثر أهميَّة في علاقة الإنس��ان مع الطبيعة، 

وأنَّ ه��ذه العلاقة لا بدّ أن تظلّ في حيِّز احترام البيئ��ة وتبجيلها، بوصفها نعمة إلهيَّة أنعم بها الله 

على الإنس��ان، وجعله خليفة عليها، والاستخلاف هنا يعني أن يحافظ الإنسان على البيئة بهدف 

الحف��اظ على القيم الروحيَّة والخُلقُيَّة، أكثر منه الحفاظ على البيئة بوصفها مصدرَ الربح وتراكم 

الثروة، وهذا أمر يميّز الفلس��فة الإسلاميَّة عن الفلس��فة الغربيَّة خصوصًا في عصورها الحديثة؛ 

ت هذه الفلس��فة على اس��تغلال البيئ��ة والطبيعة وجعلهما مص��درًا للصراع والتناحر  حيث حضَّ

1 - عبد الستار أبو غدة: البيئة والحفاظ عليها من منظور إسلامي، منظمة المؤتمر الإسلامي، ص5



127

العدد 10

الطبقي، ما دام النظر إلى الطبيعة قد اقتصر على النظرة الماديَّة المجردّة وجعلها؛ أي جعل الطبيعة 

مخلوقاً إنس��انيًّا وليس نعمة إلهيَّة كما هو الحال في الإسلام، فغياب النظرة الخُلقُيَّة الروحيَّة في 

الفلسفة الغربيَّة قد جعل المجتمعات الخاضعة لهذه الفلسفة تعاني من تهميش وإفقار لجماعات 

وشرائح واسعة أخذت تعيش حالة خواء روحي وفقر مادّي، في حين نجد أنَّ الفلسفة الإسلاميَّة 

تجاه البيئة والطبيعة قد نحت منحى آخر تمامًا عندما ربطت بين التنمية المستدامة المعتمدة على 

الطبيعة ومواردها وبين القيم الإيمانيَّة بما فيها من عناصر روحيَّة وخُلقُيَّة.   

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة128ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

المصادر والمراجع:

القرآن الكريم.��

أبو نصر اسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي: تاج اللغة وصحاح العربيَّة: تحقيق: أحمد ��

عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط4، 1407هـ/1987م.

 أحم��د ب��ن ع�يل الفيوم��ي المق��رئ: المصب��اح المن�ري، ط1، مكتب��ة لبن��ان، 1987.��

محمد بن اس�امعيل البخاري: صحيح البخاري، ترجم��ة: محمد زهير ناصر الناصر، دار ��

طوق النجاة، ط1، 1422هـ. 

 أندريه كريس��ون: روس��و: حياته فلس��فته منتخبات، ط4، دار النشر عوي��دات، المحرر، ��

ب�ريوت، لين��ان، 1988.

جان جاك روس��و: في العقد الاجتماعي أو مبادئ القانون الس��ياسي، ترجمة: عبد العزيز ��

لبيب، مركز دراسات الوحدة العربيَّة، بيروت، ط1، 2011.

 جان جاك روس��و: في العقد الاجتماعي، ط1، ترجمة: عب��د العزيز لبيب، دار المعارف، ��

ب�ريوت، لبن��ان، 2011.

 جان جاك روس��و: مق��الات في العلوم والفنون في الاقتصاد الس��ياسي في أصل اللغات، ��

ترجمة: جلال الدين سعيد، محمد محجوب، مؤمنون بلا حدود للنشر والتوزيع، بيروت، 

لبنان، 2017.

 جان جاك روس��و: في أصل التفاوت بين الناس، ت: بولس غانم، اللجنة اللبنانيَّة لترجمة ��

الروائع، بيروت، 1972.

 جون كوتنغهام: العقلانيَّة، ترجمة: محمود منقذ الهاشمي، مركز الإنماء الحضاري، حلب، ��

لا ط، 1933.

أب��و عبد لله محمد ب��ن یزید القزویني: فضل العلماء والحث ع�ىل طلب العلم – تحقيق: ��

��د كامل ق��ره بل�يل، دار الرس��الة العالمیة، ط1،  ش��عیب الأرن��ؤوط، عادل مرش��د، محمَّ



129

العدد 10

1430هـ/2009م 

أحمد بن حنبل أحمد بن محمد بن حنبل الش��یباني: المس��ند، تحقيق: شعیب الأرنؤوط - ��

عادل مرشد، مؤسسة الرسالة، ط1، ١٤٢١ ھ / ٢٠٠١م.

الشيخ مرتضى المطهري: فلسفة الأخلاق، ترجمة: الشيخ وجيه المسبح، مؤسسة أم القرى ��

للتحقيق والنشر، ط1، بيروت، 1421هـ.

مس��لم النيش��ابوري: صحيح مس��لم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباق��ي، دار إحياء التراث ��

العربي، بيروت، لا ط، لا ت.

طلال مشعل: وسائل المحافظة على البيئة في الإسلام ومحاربة التلوث على الرابط التالي: ��

/com.https://mawdoo3

�� /com.https://mawdoo3 :عبد الحميد شمس الدين: تعريف البيئة على الموقع التالي

عبد الس��تار أبو غدة: البيئة والحفاظ عليها من منظور إسلامي، منظمة المؤتمر الإسلامي، ��

الإمارات، 2007.

عبد الس��تار أبو غدة: البيئة والحفاظ عليها من منظور إسلامي، منظمة المؤتمر الإسلامي، ��

إمارة الشارقة، الإمارات العربيَّة المتحدة، لا ت.  

فاروق أحمد دسوقي: استخلاف الإنس��ان في الأرض، دار الدعوة للطباعة، الإسكندريَّة، ��

لا ت.

كارل مارك��س: مخطوطات عام 1844 الاقتصاديَّة والفلس��فيَّة، ترجمة: محمد مس��تجير ��

مصطفى، مجلة الحوليات الألمانيَّة الفرنس��يَّة، 1884.

مارش��ال بريمان. حداثة التخلف، تجربة الحداثة، ترجمة: فاضل جتكر، دار كنعان للنشر ��

والدراسات، ط1، دمشق، 1993.

محمد عبد القادر الفقي: ركائز التنمية المس��تدامة وحمايَّة البيئة في الس��نة النبويَّة، الندوة ��

العلميَّة الدوليَّة الثالثة للحديث الشريف، لا ت.

محم��د علي عبد المعطي: الفكر الس��ياسي الغربي، دار المعرفة الجامعيَّة، الاس��كندريَّة، ��

مصر، 1993.

العَقدُ الُخلُقي مع الطبيعةِ



بِيْعَة130ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

نعيم��ة يحياوي، وفضيل��ة عاقلي: التنمية المس��تدامة والمس��ؤوليَّة الاجتماعيَّة من منظور ��

إسلامي، كليَّة العلوم الاقتصاديَّة والتجاريَّة، جامعة الحاج الخضر باتنة، لا ت.



131

العدد 10

ة:
َّ
 والعدالة البيئي

ُّ
وي

َ
هد

َ
 الم

ُ
شروع

َ
الم

 الإنسانِ والكون
َ
ةٍ للانسِجامِ بين

َّ
 رؤيةٍ كوني

َ
حو

َ
ن

ص
ّ
    ملخ

يتناول هذا البحث الأزمة البيئيَّة بوصفها أزمة روحيَّة ورؤيويَّة قبل أنْ تكون تقنيَّة أو اقتصاديَّة؛ 

مورد  إلى  وكرم  توازن  موطن  من  فحوّلها  بالطبيعة،  القدسيَّة  علاقته  الحديث  الإنسان  فَقَدَ  إذ 

البشريَّة،  الأنشطة  عن  الناتجة  البيئيَّة  الاضطرابات  تشخيص  من  البحث  ينطلق  للاستغلال. 

غير  تنموي  نتاج نموذج  أنَّها  ليرى  الحيوي،  ع  التنوُّ وفقدان  الحراري،  والاحتباس  كالتلوث، 

مستدام، يقوم على الجشع والاستهلاك المفرط. ويقارن بين واقع الظلم البيئي العالمي—حيث 

ل الدول الفقيرة أعباء التلوّث الذي تنتجه الدول الغنيَّة—وبين الرؤية القرآنيَّة والروحيَّة التي  تتحمَّ

يقدّمها المشروع المهَدَوي، باعتباره نموذجًا إلهيًّا لإعادة الانسجام بين الإنسان والكون.

 ، بيئيًّا كونيًّا شامًال بل إصلاحًا  ليست مشروعًا سياسيًّا فحسب،    الإمام المهدي  فدولة 

تسُتعاد فيه توازنات الأرض، وتتحقَّق العدالة البيئيَّة والاجتماعيَّة معًا؛ إذ تصبح الطبيعة شريكًا 

الكون،  مع  الروحيَّة  العلاقة  تجديد  إلى  البحث  ويدعو  للاستغلال.  موضوعًا  لا  الخير،  في 

يُصلح الأرض من خلال إصلاح الإنسان  إنساني،  بيئي  لبناء وعي  الرؤية المهَدَوية  واستلهام 

نفسه.

السيد هشام حسن مرتضى)1(

الكلمات المفتاحية:

1 -  أستاذ الدراسات العليا في الحوزة العلميَّة في لبنان، وباحث في المجالات الدينيَّة والتاريخيَّة والفلسفيَّة.

الإصلاح  والكون،  الإنسان  المهَدَوي،  المشروع  البيئيَّة،  العدالة 
الكوني، الخلافة الإلهيَّة، الأزمة البيئيَّة، الانسجام الوجودي.



بِيْعَة132ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Mahdist Project, Environmental Justice
toward Cosmic Vision of Harmony between Humanity, Universe

alsayed Hisham Hasan Murtada(1)

 Abstract:

This research approaches the environmental crisis as a spiritual and worldview 
crisis before it is a technical or economic one. The modern humanity has lost its sacred 
relationship with nature, transforming it from a realm of balance and generosity into a 
resource for exploitation. The research begins by diagnosing environmental disturbances 
caused by human activities, such as pollution, global warming, and the loss of biodiversity, 
and argues that these are the result of an unsustainable development model based on 
greed and excessive consumption. It compares the reality of global environmental 
injustice, where poorer countries bear the burden of pollution produced by wealthier 
nations, with the Qur’anic and spiritual vision offered by the Mahdist project, which is 
presented as a divine model for restoring harmony between humanity and the universe.

The state of Imam Mahdi (may Allah hasten his reappearance) is not merely a political 
project, but a comprehensive cosmic environmental reform through which the balance 
of the earth is restored and environmental and social justice are achieved together. In 
this vision, nature becomes a partner in goodness rather than an object of exploitation. 
The research calls for renewing the spiritual relationship with the universe and drawing 
inspiration from the Mahdist vision to build a humane environmental consciousness 
that reforms the earth through the reform of the human being himself.

Keywords:
Environmental Justice, Mahdist Project, Humanity and the Universe, Cosmic Reform, Divine 
Caliphate, Environmental Crisis, Existential Harmony.

1 - Professor of postgraduate studies at the Lebanese Hawza (Islamic seminary), researcher in religious, 
historical, and philosophical fields.



133

العدد 10

مة
ِّ
مقد

إنَّ الأزمة البيئيَّة التي يعيشها عالمنا اليوم ليست مجرَّد أزمة تقنيَّة أو اقتصاديَّة يمكن معالجتها 

بترقيعات سطحيَّة. إنَّها في جوهرها أزمة رؤية، وأزمة علاقة، وأزمة روح.

لق��د كتبت هذه الصفحات وفي خلدي س��ؤال مُل��حّ: كيف وصلنا إلى ه��ذه الحال؟ وكيف 

أصبحنا نعامل بيتنا الكبير - هذا الكوكب الذي يس��تضيفنا - كما لو كان فندقاً نستغلهّ ثمَّ نرحل؟ 

وكيف استطعنا أنْ ننسى أنَّنا جزء من نسيج هذا الكون، لا أسياد عليه؟

لطالم��ا نظَرَتْ الحضارات القديم��ة إلى الطبيعة على أنَّها أمٌّ حن��ون، أو معلِّم حكيم، أو هبة 

ا نحن في عصرنا الحديث، فقد حوَّلناها إلى مخزن للموارد نس��تغلهّ، أو سلَّة نفايات  س��ة. أمَّ مقدَّ

نلقي فيها فضلاتنا. لقد قطعنا تلك الصلة الروحيَّة التي كانت تربط أس�الفنا بالأرض، والسماء، 

والماء، والهواء.

مه  لذلك سنس��تهدي في هذه الرحلة، وعبر هذه الس��طور بتراثنا الحض��اري الغني، وبما يقدِّ

المشروع المهَدَوي من رؤية ش��املة للعلاقة بين الإنس��ان والكون. لا لأنَّنا نبحث عن حلول في 

الم��اضي، بل لأنَّنا نعتق��د أنَّ في تراثنا الحكيم ما يمكن أنْ يضيء لنا طريق المس��تقبل، بل لأنَّ 

المشروع المهَدَوي هو المستقبل الذي تنتظره البشريَّة.

، ثمَّ مع  وكلامن��ا هذا ليس مجرَّد بحث علمي، بل هو دع��وة إلى حوار.. حوار مع الذات أوًَّال

الآخرين. وهو محاولة لإعادة وصل ما انقطع، وجبر ما انكسر في علاقتنا مع العالم من حولنا.

إنَّ دولة الإمام المهدي  أو دولة آل محمد  ليست مجرَّد دولة دينيَّة بالمعنى التقليدي، 

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة134ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

بل هي نموذج إلهي فريد لإصلاح الأرض والإنس��ان معًا؛ إذ لم تعرف البشريَّة في تاريخها دولة 

حظي��ت بالدعم الإلهي المطلق والدائم، ك�ام تحظى به هذه الدولة المبارك��ة. فالقوى الكونيَّة 

والطبيعيَّة والروحيَّة جميعها تكون في خدمتها، كما ورد عن الأئمَّة الأطهار أنَّ الملائكة ستكون 

رة للإمام المهدي ، تحقيقًا لقوله تعالى: فرقة دائمة من جيشها، وأنَّ القوى الطبيعيَّة مُسخَّ

َْجعَلَهُ��مُ الوَْارِثيَِن﴾  ةً وَن ئمَِّ
َ
َْجعَلَهُمْ أ رْضِ وَن

َ ْ��تُضْعِفُوا فِي الْأ ِي��نَ اس َىَل الَّذ نْ نَمُ��نَّ ع
َ
﴿وَنرُِي��دُ أ

]القصص: 5[.

ففي ظلّ هذه الدولة، لا يكون الإصلاح مقتصًرا على البنية السياس��يَّة أو الاجتماعيَّة، بل يمتدُّ 

ليشمل الكون بأسره؛ إذ تتحوَّل الأرض والسماء إلى منظومة متناسقة تعمل بانسجام تامّ لتحقيق 

العدالة الش��املة. وقد أكّد الرس��ول الأعظم a والأئمَّة الك��رام  أنَّ الأرض في عهد الإمام 

المهدي  ستخرج كلَّ كنوزها ونفائسها ونباتها، وأنَّ السماء ستنزل كلّ قطرها وبركاتها. فذلك 

ع��رض عملي لبركات الحكم الإلهي الأمثل، وتصحيح ش��امل للمفاهي��م الخاطئة التي ربطت 

الحكم الديني بالتسلطّ أو الحرمان.

هذا الانفتاح الكوني الذي تش��هده دولة الإمام هو في جوهره إصلاح بيئي ش��امل؛ إذ تس��تعيد 

ق العدالة في توزيع خيراتها، فلا فساد في الأرض ولا في البحر، ولا  الطبيعة توازنها المفقود، وتتحقَّ

ظلمة تغطي وجه الطبيعة، بعد أنْ طهّرها المهدي  من رجس الظالمين الذين أفسدوا فيها.ويعّرب 

الإمام جعفر الصادق j عن هذا الانسجام الكوني بقوله: »إن المؤمن في زمن الإمام المهدي وهو 
في المشرق ليرى أخاه الذي في المغرب، وكذا الذي في المغرب يرى أخاه الذي في المشرق«.)))

وفي حديث آخر عن النبي a قال: »يرضى عنه س��اكن الس�امء وس��اكن الأرض، ولا تدع 

الس�امء من قطرها ش��يئا إلا صبَّته، ولا الأرض من نباتها ش��يئاً إلا أخرجته، حتى تتمنَّى الأحياء 
الأموات«.)))

تش�ري هذه النصوص إلى اتحّاد الأرض والإنس��ان في منظومة واح��دة؛ حيث تزول الحواجز 

1 - محمد باقر المجلسي: بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، ج52، ص391، ح213.
2 - ع�يل بن طاووس: التشري��ف بالمنن في التعريف بالفتن المع��روف بالملاحم والفتن، ص146، 

باب 146، ح175.



135

العدد 10

افاً في تعامله مع الإنس��ان، وكأنَّ الوجود كلَّه قد اس��تعاد  الماديَّة والمعرفيَّة، ويصبح الكون ش��فَّ

وظيفته الأصليَّة في خدمة الحقّ والخير.

ومن ملامح هذا الإصلاح البيئيّ الشامل أنَّ السماء تعطي كلَّ قطرها ومائها، وأنَّ الأرض تخرج 

كلَّ كنوزها ونفائسها ونباتها، فلا يبقى في الطبيعة ما هو معطَّل أو مكنون عن الإنسان. كما رُوي 

:j عن الإمام الرضا

»إذا قام قائمنا، يأمر الله الملائكة بالس�الم على المؤمنين، والجلوس معهم في مجالسهم... 

ومن المؤمنين من يس�ري في الس��حاب، ومنهم من يسير مع الملائكة مش��ياً، ومنهم من يتحاكم 

الملائك��ة إليه«.))) وفي هذا تجس��يد لتحوُّل العلاقة بين الإنس��ان والطبيعة إلى علاقة انس��جام 

وتكامل، لا علاقة صراع أو استغلال، فالمؤمن يصبح في هذه المرحلة مكرَّمًا حتى على الملائكة، 

والملائكة نفسها تصبح جزءًا من عمليَّة إعمار الأرض وإصلاحها.

ك�ام يتحقَّق في عهد الإمام المهدي  ت��وازن بيئي لم تعرفه البشريَّة من قبل، فلا حيوان يفترس 

: واصفًا زمان المهدي j آخر، ولا سموم، ولا فساد في البر أو البحر. وقد ورد عن الإمام الحسن

 »يدين ل��ه عرض البلاد وطولها، ولا يبقى كافر إلا آمن به، ولا طالح إلا صلح، وتصطلح في 

ملكه السباع«،))) ورُوي أيضًا أنَّ الذئب سيرعى مع الغنم كأنَّه كلبها الحارس.

إنَّها حالة من الانسجام المطلق بين بني البشر وبين الكائنات جميعًا؛ حيث يصبح الكون كلهّ 

حديقة عدل وسلام، ويعمّ الوفاق بين الإنسان والطبيعة. فكلّ الكائنات تستجيب لمنطق العدل 

الإلهي؛ لأنَّ الدعوة في عهد الإمام المهدي  سماويَّة لا أرضيَّة.

وهكذا تتحوَّل الأرض إلى نموذج للس��كينة والخصب والجمال، وتتحقَّق فيها العدالة البيئيَّة 

ا،  ة لا يعدّان عدًّ والاقتصاديَّة والاجتماعيَّة معًا، فلا محتاج ولا مظلوم ولا مُفسِد. فالذهب والفضَّ

«، ولا يجد العاملون على الزكاة محتاجً��ا يقبلها؛ لأنَّ الجميع في رخاء وكفاية  ب��ل »يهُالان هيًال

ة، كما تواترت الأحاديث النبويَّة في ذلك. تامَّ

1 - محمد بن جرير الطبري: دلائل الإمامة، ص455، ح38/434.
2 - أحمد بن علي الطبرسي: الاحتجاج، ج2، ص12.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة136ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

إنَّ دولة الإمام المهدي  ليس��ت فقط دولة عدلٍ بين البشر، بل هي دولة عدلٍ كوني، تعُيد 

التوازن إلى الطبيعة بعد أنْ أرهقها الإنس��ان بظلمه، وتعيد للأرض خصوبتها، وللس�امء نقاءها، 

وللكائنات س��كينتها. إنَّها الدولة التي يتحقق فيها وعد الله ب��الأرض الطيبة، وترُفع فيها مظاهر 

التلوث والظلم والفساد، وتستعيد الخليقة بكاملها صفاءها الأوَّل.

فالإص�الح في عهد الإمام المهدي  هو إصلاح بيئي كوني ش��امل، يطهِّر الأرض من آثار 

الظلم، ويقيم نظامًا منسجمًا بين الإنسان والوجود، وبين المادَّة والروح، وبين الأرض والسماء، 

ليكون كلُّ شيء شاهدًا على تحقق إرادة الله في قوله تعالى:

رْضِ﴾ ]القصص: 5[.
َ ِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأ َىَل الَّذ نْ نَمُنَّ ع

َ
 ﴿وَنرُِيدُ أ

. فالأرض نفسها تبُعث من جديد، خضراء نقيَّة، شاهدة على عدل الله، وكرم آل محمد

ه��ذه مع��الم الدول��ة المهَدَوية، لكن، م��ا هو الواق��ع اليوم؟ وما مدى انس��جام السياس��ات 

والممارسات البيئيَّة على المستوى العام والخاصّ مع معالم الدولة المهَدَوية المنشودة؟ وكيف 

نعيد اكتشاف أنفسنا في مرايا العصر الحاضر؟

ل أحوال عالمنا، هو ما نحاول استقصاءه عبر فصول  هذا السؤال الذي يخطر في البال لدى تأمُّ

هذا المقال. إنَّه رحلة فكريَّة وشعوريَّة تبحث عن جذور الأزمة البيئيَّة التي يعيشها كوكبنا، لا في 

التقنيَّات والاقتصادات فحسب، بل في أغوار النفس البشريَّة ومساراتها الروحيَّة.

يبدأ هذا المقال من حيث ينتهي كثيرون - من تشخيص الواقع المرير الذي أوصلتنا إليه أنماط 

عيشنا. فنحاول أوًَّال أنْ نكشف النقاب عن »الاضطرابات البيئيَّة« بوصفها أعراضًا لمرض أعمق 

في رؤيتنا للوجود. لكن التش��خيص وحده لا يكفي، لذا ننطلق ثانيًا إلى رحاب »العدالة البيئيَّة« 

سعيًا نحو إنصاف للأرض وسكّانها.

لكنَّ العدالة المجرَّدة قد تبقى حبراً على ورق ما لم تس��تند إلى مرتكزات روحيَّة راسخة، وهنا 

ح ملام��ح »المشروع المهَدَوي« بوصفه رؤية كونيَّة تضع الإنس��ان في مكانه  نتح��وَّل ثالثاً لنوضِّ

الطبيعي، خليفةً وحارسًا، لا مستغًِّال ومهيمنًا.

ولا يكتفي المقال بالرؤى، بل ينتقل إلى التطبيقات، فنقدّم رابعًا نماذج عمليَّة لـ »ترجمة القِيمَ 

إلى ممارس��ات«، ثمَّ نغوص إلى الأعماق، لنصل إلى »الجذور الخُلقيَّة والروحانيَّة« التي تغذّي 



137

العدد 10

تلك الرؤى وتقويها.

وأخيراً، يختتم المقال رحلته بدعوة عمليَّة إلى »تعزيز العلاقة المستدامة« بالرؤية المهَدَوية، 

التي تجمع بين الأس��اس العقدي والابت��كارات الحضاريَّة، وبين ن��داء الضمير ومتطلِّبات 

العصر.

كما أنَّ هذه الفصول ليست فصوًال منفصلة، بل هي حلقات متَّصلة في سلسلة واحدة، تبدأ من 

الواقع المادِّي لتصل إلى الأعماق الروحيَّة، ثمَّ تعود إلى التطبيقات العمليَّة. إنَّها محاولة لنس��ج 

خيط ناظم بين القيم والممارسات، وبين الغايات والوسائل، وبين الإنسان والكون.

إنَّ هذا المقال لا يخاطب العقل فقط، بل يخاطب القلب والضمير معًا. وهو لا يقدم قوالب 

جاهزة بقدر ما يفتح أبواباً للتأمل وإعادة النظر. فالأزمة البيئيَّة في نهاية المطاف ليست أزمة طبيعة، 

بل هي أزمة إنسان - إنسان نسي موقعه في الكون، وغفل عن رسالته في الوجود.

فلعلنّا نشعل نبراسًا يضيء الطريق لقلوب تتوق إلى الانسجام مع الكون، وعقول تبحث عن 

الحكمة في زمن الجشع المادِّي، وأيدي تبني ما تعلنه الألسن، ونفوس تدرك أنَّ إصلاح الأرض 

يبدأ من إصلاح القلب.

: الاضطرابات البيئيَّة: تداعيات الأنشطة البشريَّة على النظام الطبيعي للأرض أوًّال

لطالم��ا كانت الأرض نظامًا متوازناً بدقَّة، تدور فيه عن��اصر الطبيعة في حلقة متناغمة تضمن 

اس��تمرار الحياة. لكنَّ هذا التوازن الدقيق أصبح اليوم على حافَّة الهاوية؛ حيث تشكَّل الأنشطة 

د استقرار الكوكب بأسره. لقد تجاوز تأثير  البشريَّة مصدرًا رئيسً��ا للاضطرابات البيئيَّة، التي تهدِّ

الإنسان مرحلة كونه مجرَّد عامل طبيعي ليصبح القوَّة المهيمنة في تشكيل وجه الأرض، ما خلق 

أزمة بيئيَّة غير مسبوقة في تاريخها.

الاحتب��اس الحراري أبرز مظاه��ر هذه الاضطرابات. فبفعل حرق الوق��ود الأحفوري، وإزالة 

الغابات، ارتفعت تركيزات غازات الدفيئة في الغلاف الجوي إلى مس��تويات قياسيَّة، ما أدَّى إلى 

ارتفاع درجات الحرارة العالميَّة، وذوبان الجليد القطبي، وارتفاع منسوب البحار، وتكرار الظواهر 

الجويَّة المتطرِّفة.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة138ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

يات هائلة من الملوِّثات في الهواء، ما يؤدِّي  أمّا الأنشطة الصناعيَّة، ووسائل النقل، فتطلق كمِّ

ة الإنسان والأنظمة البيئيَّة. كما يسهم  إلى تدهور جودة الهواء، وتش��كيل خطر مباشر على صحَّ

ر الغابات والمسطَّحات المائيَّة. تلوُّث الهواء في تكون الأمطار الحمضيَّة التي تدمِّ

، والزراعة المكثَّفة، مضافاً  وقد أدَّى تدمير الموائل الطبيعيَّة من خلال إزالة الغابات، والتحُّرض

إلى الصيد الجائر والتلوّث، وإلى تسريع وتيرة الانقراض. ففقدان التنوّع البيولوجي يضعف مرونة 

الأنظمة البيئيَّة، ويقوِّض خدماتها الأساس، مثل تلقيح المحاصيل، وتنقية المياه.

كذل��ك أدَّى ت�رّسب الملوِّثات الكيميائيَّ��ة من الصناع��ة والزراعة إلى الأنه��ار والمحيطات 

ة الإنسان والحياة المائيَّة. كما أدّت الممارسات الزراعيَّة  والطبقات الجوفيَّة، إلى أخطار على صحَّ

رها، ما يفقد الأرض قدرتها الإنتاجيَّة. غير المستدامة إلى تدهور التربة وتصحُّ

1- الجذور العميقة للأزمة: نموذج تنموي غير مستدام

لا يمكن فهم هذه الاضطرابات بمعزل عن النموذج الاقتصادي والاجتماعي الس��ائد. فالنموّ 

الاقتصادي القائم على الاس��تهلاك المفرط للموارد، والاعتماد الش��ديد على الطاقة الأحفوريَّة، 

والثقافة الاستهلاكيَّة، تشكّل جميعها المحرِّك الأساس للتدهور البيئي. لقد تخطَّت البصمة البيئيَّة 

للإنس��ان قدرة الأرض على التجّدّد؛ حيث نستهلك موارد أكثر مما يمكن للكوكب أنْ ينتجه في 

عام واحد.

 إنَّ ه��ذه الاضطرابات لا تعمل بمعزل ع��ن بعضها بعضًا، بل هي مترابط��ة ومعقَّدة. فظاهرة 

الاحتب��اس الحراري، على س��بيل المثال، ت��ؤدّي إلى تغّري أنماط هطول الأمط��ار، ما يؤثِّر على 

توفّ��ر المياه العذبة والإنتاجيَّة الزراعيَّة. كما أنَّ ارتفاع حرارة المحيطات، وزيادة حموضتها تدمّر 

الشُ��عَب المرجانيَّة، التي تمثِّل موطنًا لربع الكائنات البحريَّة. هذه التداعيات المتسلسلة تخلق 

ة النزاعات، وتؤدِّي إلى  حلق��ة مفرغة من التدهور، تهدّد الأمن الغذائي والمائي، وتزي��د من حدَّ

نزوح جماعي للسكّان.

ه��ذه الاضطرابات البيئيَّة الناتجة عن الأنش��طة البشريَّة ليس��ت قدََرًا محتومً��ا، بل هي نتيجة 

خيارات جمعيَّة. لقد وصلنا إلى مفترق تاريخي يتطلَّب منَّا إعادة تعريف علاقتنا مع الطبيعة. إنَّ 



139

العدد 10

سات فقط، بل هي مسؤوليَّة  الة لهذه الأزمة ليست مس��ؤوليَّة الحكومات والمؤسَّ المواجهة الفعَّ

ة  ر الاستدامة، وتدرك أنَّ صحَّ مشتركة تقع على عاتق كلّ فرد منَّا. فمن خلال تبنّي رؤية جديدة تقدِّ

ة الكوكب، يمكننا بناء مس��تقبل لا نعيش فيه على  الإنس��ان ورفاهيَّته مرتبطان ارتباطاً وثيقًا بصحَّ

الأرض فحسب، بل نتعايش معها في وئام وتوازن.

2- قضيَّة البيئة: منظور عالمي للصراع من أجل التغيير والإصلاح 

��د المبدأ القائل إنَّ  تمثَّل البيئيَّة واحدة من أهم القضايا العابرة للحدود في عصرنا؛ حيث تجسِّ

جميع البشر، بغضّ النظر عن عرقهم أو جنسيَّتهم أو وضعهم الاقتصادي، يستحقِّون العيش في 

تهم وبيئتهم. لكنَّ  بيئة صحيَّة وآمنة، والمشاركة المتساوية في صنع القرارات التي تؤثِّر على صحَّ

الواقع العالمي يكش��ف عن فجوات صارخة في تحقيق هذا المبدأ، ما يحوِّل القضيَّة البيئيَّة من 

مجرَّد مفهوم نظري إلى حركة عالميَّة، تطالب بالتغيير والإصلاح.

3- جوهر المفهوم: أكثر من مجرَّد تلوّث

لا تقت�رص القضيَّ��ة البيئيَّة فقط على مش��كلة توزيع المخاط��ر البيئيَّة )مثل التل��وّث ومكبّات 

النفايات(، بل تشمل أيضًا الوصول العادل إلى الموارد البيئيَّة الإيجابيَّة )كالماء النظيف، والطاقة، 

والمس��احات الخضراء(. تتعامل القضيَّة البيئيَّة في صميمها، مع كيفيَّة تراكم العبء البيئي على 

شة - بينما تتركز الفوائد  الفئات الأكثر هشاشة - الفقراء، والأقلِّيات العرقيَّة، والمجتمعات المهمَّ

غالباً في يد فئة قليلة.

ثانيًا: المظاهر العالميَّة للظلم البيئي

ة: على المستوى العالمي، تتجَّىل أوجه الأزمة البيئيَّة في مشاهد عدَّ

1- الفجوة الشمال-الجنوب: 

ربما يكون هذا هو أبرز تجلِّيات الظلم البيئي عالميًّا. فالدول الصناعيَّة الكبرى )الشمـال( التي 

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة140ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

استفادت تاريخيًّا من الثورة الصناعيَّة، وتسبَّبت في الجزء الأكبر من انبعاثات غازات الدفيئة، هي 

ل الدول النامية )الجنوب( - التي  الأقلّ معان��اة من آثار تغّري المناخ المباشرة. في المقابل، تتحمَّ

س��اهمت بأقلّ قدر في الأزمة - العبء الأكبر من تداعياته��ا، مثل الجفاف والفيضانات وارتفاع 

منسوب البحر، دون أنْ تملك الموارد الكافية للتكيفّ.

2- استخراج الموارد والاستعمار الجديد: 

دة الجنس��يَّات في اس��تنزاف الموارد الطبيعيَّة )مث��ل النفط والمعادن  تس��تمرّ الشركات متعدِّ

والأخشاب( من دول الجنوب، تاركة وراءها تلوّثاً وتدهورًا بيئيًّا تطال آثاره المجتمعات المحليَّة، 

التي نادرًا ما تس��تمتع بالثروة من مواردها. توُصف هذه الديناميكيَّة غالبًا بأنَّها اس��تمرار لأشكال 

الاستعمار الاقتصادي والبيئي.

ة والعولمة:  3- النفايات السامَّ

مة، في ممارسة  أصبحت دول العالم النامي وجهة للنفايات الإلكترونيَّة والخطرة من الدول المتقدِّ

يطلق عليها »الإرهاب البيئي«. يجري التخلُّص من هذه النفايات في أفقر المجتمعات؛ حيث تكون 

الة، ما يؤدِّي إلى تس��ميم البشر والأراضي. القوانين البيئيَّة أضعف، وتفتقر آليَّات الرقابة الفعَّ

4- اللاجئون البيئيون: 

د تغ�ُّر�يُّ المناخ، والتدهور البيئي س��بل عيش الملايين، لا س��يِّما في المناطق الس��احليَّة  يه��دِّ

��ة.  يخلق هذا موجات نزوح جدي��دة لـ »اللاجئين البيئيِّ�ني« الذين لا يتمتَّعون  والزراعيَّ��ة الهشَّ

بالحماية القانونيَّة الكافية بموجب القانون الدولي، وتتردَّد الدول الغنيَّة في استقبالهم، ما يخلق 

أزمة إنسانيَّة وخُلقُيَّة.

 

يات الهيكليَّة: جذور الأزمة 5- التحدِّ

حها  هذه المظاهر من الظلم ليس��ت حوادث معزولة، بل هي نتاج أنظمة هيكليَّة أعمق، توضِّ



141

العدد 10

العناصر الآتية:

ة:  أ-عدم التماثل في القوَّ

تفاوض غير متكافئ بين دول قويَّة وشركات عملاقة من جهة، ودول ومجتمعات محليَّة فقيرة 

من جهة أخرى.

ب- العولمة الاقتصاديَّة: 

ل تدفُّق رأس المال والأرباح إلى الش�امل، بينما تدفع  نماذج التجارة والاس��تثمار الت��ي تفضِّ

بالتكاليف البيئيَّة والاجتماعيَّة إلى الجنوب.

ج-الفجوة التكنولوجيَّة:

 صعوبة حصول الدول النامية على التكنولوجيَّات النظيفة بأس��عار معقولة، ما يبقيها حبيس��ة 

نماذج تنمويَّة ملوَّثة.

ثالثًا: المشروع المهَدَوي وتجديد العهد الكوني:

 نحو علاقة تكامليَّة بين الإنسان والطبيعة

 ليس��ت القضيَّة البيئيَّة قضيَّة هامش��يَّة، بل هي البُعد الاجتماعي والخُلقُ��ي للأزمة البيئيَّة 

العالميَّ��ة. إنَّها تسُ��ائلِنُا: من يدفع الثمن؟ ومن يجني الث�امر؟ وفي واقع يتَّجه نحو مزيد من 

الترابط، لا يمكن أنْ يكون هناك أمن بيئي حقيقي دون تحقيق عدالة بيئيَّة. لن يبُنى المستقبل 

المس��تدام الذي نطمح إليه على أس��س م��ن الظل��م والتهميش، بل على مب��ادئ الإنصاف 

والتضامن العالمي؛ حيث نعترف بأنَّ مصيرنا جميعًا - في الشمال والجنوب - مرتبط بمصير 

كوكب واحد.

د استقرار الكوكب، وفي ظلِّ الغياب الواضح  وفي خضم هذا الواقع البيئي العالمي الذي يهدِّ

رة، تس��تنزف موارد الأرض وتخ��لّ بتوازناتها، تبرز  للعدالة البيئيَّة؛ حيث يبدو الإنس��ان قوَّة مدمِّ

الحاجة إلى نموذج روحي وجوهري، لإعادة تعريف العلاقة بين الإنسان والطبيعة.

م رؤية عميقة ومثاليَّة لهذه العلاقة، لا باعتبارها مسألة  وهنا يبرز المشروع المهَدَوي الذي يقدِّ

ثانويَّة، بل جزءًا جوهريًّا من تحقيق العدالة الشاملة على الأرض.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة142ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

 1- الأسس العقديَّة لهذا المشروع: الإنسان خليفة الله في أرضه

تنبع الرؤية المهَدَوية من مفهوم أساس في الإسلام، وهو »الخلافة«؛ حيث جعل الله الإنسان 

خليف��ة في الأرض ليعمرها، لا ليفس��دها. لكنَّ هذه الخلافة شُ��وِّهت ع�رب التاريخ بفعل الظلم 

والجهل. 

يقول ربُّنا سبحانه: ﴿وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها 

من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك قال إني أعلم ما لا تعلمون﴾ 
]البقرة: 30[.

وتقريب الاس��تدلال بهذه الآية، هو أنَّ الخلافة عن الله - تعالى - في أرضه تس��تلزم بإطلاقها 

ع الله -  جواز تصرُّف الإنس��ان فيها تكوينًا بالإحياء والإنماء، وتشريعً��ا بالحكومة عليها. وقد فرَّ

تع��الى - جواز الحكم لداود j في أرضه أنْ جعله خليفة، فقال: ﴿يا داود إنَّا جعلناك خليفة 

في الأرض فاحكم بين الناس بالحقّ﴾ ]ص: 26[، فيظهر من الآية الشريفة أنَّه لولا خلافته عن 
الله - تعالى – لما استحقَّ أنْ يحكم في الأرض. 

وقال - تعالى -: ﴿...هو أنش��أكم من الأرض واس��تعمركم فيها...﴾ ]هود: 61[، وعمران 

ا يكون بإحيائها وعمرانها تكوينًا، وبإجراء العدل فيها تشريعًا. فتشمل الآية للحكومة  الأرض إَّمن

العادلة أيضًا. ولذا قال رسول الله a: »ساعة إمام عدل أفضل من عبادة سبعين سنة، وحَدٌّ يقام 

لله في الأرض أفضل من مطر أربعين صباحا«))). 

ه��ذا مضاف��ا إلى أنَّ العمران التكوين��ي لا يحصل ع��ادة إلا في ظلّ نظام الع��دل والحكومة 

الصالحة، الحافظة للحقوق، والمانعة عن الإفساد.

 قال تعالى: ﴿ولو أنَّ أهل القرى آمنوا واتَّقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض...﴾ 

، ولا تعب، ولا شقاء،  ]الأعراف: 96[. ومعناه لأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم، من غير كدٍّ

ولا عناء، أو لكانوا في الخير، كما يقول القائل: هو في الخير من فرقه إلى قدمه.

1 - محمد بن الحس��ن الحر العاملي: تفصيل وس��ائل الش��يعة إلى تحصيل مس��ائل الشريعة، ج 18، 
ص308، ح5.



143

العدد 10

إذًا، في عصر الظهور، يعيد الإمام المهدي  تأسيس هذه الخلافة وفقًا للأصل الإلهي، ما يعني 

إعادة بناء العلاقة بين الإنس��ان والطبيعة على أساس من المسؤوليَّة والرعاية )الأمانة(، وليس الهيمنة 

والاستغلال. ولذا، فإنَّ مظاهر تحقيق التوازن البيئي في الحكومة المهَدَوية تنعكس على الشكل الآتي:

أ- إحياء الأرض وإصلاحها: 

تذكر الروايات أنَّ الإمام المهدي  »يظُهر من الأرض بركاتها«، فلا تبقى أرض إلا وأخرجت 

نباته��ا. وهذا لا يعني معجزة خارقة فحس��ب، ب��ل هو نتاج حتمي لانتظام العلاقة بين الإنس��ان 

ه العمل العلمي والعملي  والطبيعة. عندما يزول الظلم والجش��ع، وتوُزَّع الثروات بع��دل، ويوُجَّ

لخدمة الحياة لا لتدميرها، تبدأ الأرض باستعادة عافيتها، وتظهر خيراتها الكامنة.

تي في زمن المهدي نعمة لم  فقد روى )أبو س��عيد الخدري( عن النبي a، أنَّه قال: “تنعم أمَُّ

ينعموا مثلها قط، ترسل السماء عليهم مدرارًا، ولا تدع الأرض شيئاً من النبات إلا أخرجته، والمال 
كدوس، يقوم الرجل يقول: يا مهدي أعطني، فيقول: خذ”.)))

ب- العدالة ضابط للاستهلاك:

 يركِّز المشروع المهَدَوي على تحقيق العدالة الاجتماعيَّة والاقتصاديَّة، والتي تنعكس مباشرة 

ع�ىل البيئة. فقد روى )ابن طاووس( في الملاحم والف�نت، فقال: »يبلغ من ردِّ المهدي المظالم 

حتى لو كان تحت ضرس إنسان شيء، انتزعه حتى يردّه«))). 

 فالثقافة الاس��تهلاكيَّة المسرفة والجش��ع الذي يميّز النظام الاقتصادي الحالي، والاستغلال 

الاستعماري، وشريعة الغاب التي تسود في النظام العالمي، والتي تعدّ المحرِّك الرئيس للتدهور 

البيئي، ستسُتبدل باقتصاد قائم على العدل، والكفاية، والاكتفاء، والقناعة.

1 - ع�يل بن طاووس: التشري��ف بالمنن في التعريف بالفتن المع��روف بالملاحم والفتن، ص149، 
باب153، ح182.

2 - ع�يل بن طاووس: التشري��ف بالمنن في التعريف بالفتن المع��روف بالملاحم والفتن، ص143، 
باب141، ح169.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة144ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ج- العلم في خدمة النظام الطبيعي:

 س��يكون عصر الظه��ور عصر ازدهار العلم الحقيق��ي، ولكن علمٍ منضب��ط بالحكمة والقِيَم 

الخُلقُيَّة. لن يكون العلم أداة لاستغلال الطبيعة وتسخيرها لمصالح فئة قليلة، بل سيكون وسيلة 

لفهم أسرار الكون وقوانينه، والتعاون معها. س��يتحوَّل الإنس��ان من »مستغِلّ« للنظام البيئي إلى 

»منظِّم« له؛ حيث يستخدم المعرفة لتعزيز التنوّع البيولوجي، وضمان استدامة الموارد. 

يق��ول الإمام الباق��ر j: “إذا قام قائمنا عليه الس�الم وضع يده ع�ىل رؤوس العباد، فجمع بها 

عقولهم، وكملت بها أحلامهم”.))) أي زاد الله في دماغهم، فأكمل شعورهم وفكرهم بقدرته الكاملة.

رة  هذا الجمع للعقول يعني إعادة توجيه الفطرة الإنس��انيَّة والذكاء البشري من المنافسة المدمِّ

إلى الحكمة العمليَّة، والتعاون المبدع.

د- الطبيعة شاهدة على الخالق: 

ء، بل هي »آية« من آيات الله، تنطق بعظمته. وفي  في الرؤية الإسلاميَّة، الطبيعة ليست مادَّة صمَّا

العصر المهَدَوي، يعم هذا الوعي بين الناس، فيتعاملون مع الطبيعة بقدس��يَّة وإجلال، لا بوصفها 

سلعة استهلاكيَّة، بل تصبح حمايةَ البيئة تعبيراً عن العبادة والشكر للخالق، وتدميرها يشكِّل انتهاكًا 

لأمانة الاستخلاف. وسوف يتَّسع هذا الوعي ليشمل الحيوان. فقد روى )ابن طاووس( في الملاحم 

ال تمتَّعوا حتى تحيوا ليلة طلوع  والف�نت عن النبي a أنَّه قال: »إذا نزل عيسى بن مريم وقتل الدجَّ

ال أربعين سنة، لا يموت أحد ولا يمرض، ويقول  الشمس من مغربها، وحتى تمتعوا بعد خروج الدجَّ

الرجل لغنمه ولدوابِّه: اذهبوا فارعوا في مكان كذا وكذا، وتعالوا ساعة كذا وكذا، وتمرّ الماشية بين 

الزرعين؛ لا تأكل منه سنبلة، ولا تكسر بظلفها عودًا، والحيَّات والعقارب ظاهرة لا تؤذي أحدًا ولا 

يؤذيها أحد، والس��بع على أبواب الدور تس��تطعم لا تؤذي أحدًا، ويأخ��ذ الرجل الصاع أو المدّ من 
القمح أو الشعير، فيبذره على وجه الأرض بلا حراث ولا كراب، فيدخل المدّ الواحد سبعمئة مدّ«.)))

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج 1، ص 25، ح21.
2 - ع�يل بن ط��اووس: التشريف بالمنن في التعريف بالفتن المع��روف بالملاحم والفتن،  ص203، 

باب 205، ح291.



145

العدد 10

2-الانتقال من الرؤية إلى الممارسة: دروس للحاضر

والسؤال الآن: كيف يمكن لهذه الرؤية المستقبليَّة أنْ تؤثِّر على سلوكنا اليوم؟

أ- الضمير البيئي

  تربية الضمير البيئي: 

إنَّ الضمير البيئي في الإسلام ليس وعيا خُلقُيًّا مجرَّدًا ، بل هو جزء من الوعي التوحيدي الذي 

ا له على الإنسان. يرى في كلّ كائن أثراً لله سبحانه، وفي كلِّ مخلوق حقًّ

والإنسان المهَدَوي يؤمن بأنَّ ظهور المهدي  ليس فقط حدثاً روحيًّا أو سياسيًّا، بل هو تحوُّل 

كوني شامل يعيد الانسجام إلى العلاقة بين الإنسان والطبيعة. وهذه الصورة لا تعِّرب عن معجزة خارقة 

فحس��ب، بل عن نموذج تربوي للضمير البيئي؛ فالإنسان حين يزول عنه الجور الداخلي، تزول آثار 

الجور الخارجي، وتعود الطبيعة إلى صفائها، كأنَّ الإصلاح الاجتماعي والبيئي وجهان لعملة واحدة.

  الضمير البيئي مسار تمهيدي للظهور:

في الثقافة المهَدَويَّة، ينظر إلى الإعداد للظهور بوصفه مشروعًا لإصلاح الذات والعالم.

، فإنَّ تربية الضمير البيئي تعدَ جزءًا من عمليَّة التمهيد؛ لأنَّها تعيد الإنس��ان إلى موقع  ومن ثمََّ

)الخليفة الأمين(، الذي يحفظ الأرض، ويصون مواردها، ويعامل المخلوقات برحمة.

ليس الوعي البيئي هنا مجرَّد س��لوك حضاري معاصر، بل تعبير عن انتظار مسؤول؛ إذ إنَّ من 

ينتظ��ر حكومة العدل الإلهي، لا يمكن أنْ يعيش في فوضى بيئيَّة، أو يس��هم في تلويث الأرض 

التي ستطهَّر بعد الظهور.

فقد روى )الكليني( عن الإمام الصادق j أنَّه قال: “عليك بتقوى الله، والورع، والاجتهاد، 

وصدق الحديث، وأداء الأمانة، وحس��ن الخُلق، وحسن الجوار، وكونوا دعاة إلى أنفسكم بغير 
ألسنتكم، وكونوا زينًا، ولا تكونوا شينًا...”)))

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج2، ص77، باب الورع، ح9.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة146ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

وتربية الضمير البيئي هي من أوضح مصاديق الدعوة الصامتة؛ لأنَّ حفظ البيئة ترجمة عمليَّة 

لقِيَم العدالة، وحسن الخُلق، والرحمة التي يدعو إليها الإسلام.

  من الوعي الفردي إلى الوعي الكوني

��ع مداركه حتى يحتضن الكون  لا يتوقَّ��ف الضمير البيئي المهَدَوي عند حدود الفرد، بل يوسِّ

كلِّه. فكلّ ذرَّة في الوجود تش��ارك في التسبيح الإلهي: ﴿وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن 

لا تفقهون تسبيحهم﴾ ]الإسراء: 44[.
ومن يدرك هذه الحقيقة لا يس��تطيع أنْ يلوِّث بحراً، أو يقطع شجرة، أو يسيء إلى كائن حيّ؛ 

لأنَّ كلَّ شيء حيّ يذكر الله تعالى.

وعندئ��ذ يصب��ح احترام البيئة ج��زءًا من الولاء الإيم��اني، الذي يمهِّد لعصر الس�الم الكوني 

المهَدَوي.

  التربيَّة العمليَّة للضمير البيئي:

تتطلَّب تربية الضمير البيئي منهجًا متكامًال يشمل:

التنشئة الروحيَّة: عبر ترسيخ فكرة أنَّ الأرض أمانة، وأنَّ تلويثها معصية.••

القدوة العمليَّة: عبر سلوك إسلامي مس��ؤول في الاستهلاك، والنظافة، والزراعة، ••

والطاقة.

المناهج التعليميَّة: دمج المفاهيم البيئيَّة في المناهج الدينيَّة، وربطها بمبدأ الخلافة ••

الإلهيَّة.

العمل الجماعي: إنش��اء مبادرات مجتمعيَّة بيئيَّة تحمل روح الانتظار المهَدَوي، ••

كحملات التشجير، أو تنظيف الأحياء باسم »العدل البيئي«.

وم��ن هنا، فإنَّ تربية الضمير البيئي ليس مشروعًا ثانويًّا، بل هي خطوة جوهريَّة في طريق بناء 

المشروع المهَدَوي القادم. إنَّها تربية تنطلق من الإيمان بأنَّ الأرض س��تعُاد إلى طهارتها الأولى، 

وأنَّ الإنس��ان مدع��و لأنْ يكون شريكًا في هذا التطهير لا عائقًا أمام��ه؛ فالإصلاح الذي يبدأ من 



147

العدد 10

الداخل – من ضمير الإنس��ان – هو القادر على إنقاذ الخارج - البيئة والطبيعة- ليصدق فينا قول 

وا ما بأنفسهم﴾ ]الرعد: 11[. الله تعالى: ﴿إنَّ الله لا يغيِّر ما بقوم حتَّى يغيِّر

 وحين يتكامل الضمير البيئي مع الوعي المهَدَوي، يصبح انتظار المخُلِّص فعًال يوميًّا؛ نزرع 

شجرة فننتظر، ونحافظ على نهر فننتظر، ونصلح الأرض فنمهِّد لعصر العدل والسلام.

ب- النضال البيئي

  النضال من أجل الإصلاح البيئي: 

إنَّ النضال من أجل الإصلاح البيئي لا يقلّ أهميَّة عن أيّ شكل من أشكال الجهاد؛ لأنَّه يسعى 

الى استعادة التوازن بين الإنسان والأرض، وبين القوَّة والرحمة، وبين الحقّ والمصلحة.

في الرؤية الإس�الميَّة المهَدَوية، لا ينفصل هذا النضال عن حركة التاريخ الكبرى نحو العدل 

الإلهي الشامل، الذي يتحقَّق بظهور الإمام المهدي. فكلّ مقاومة للظلم، سواء على الإنسان 

أم ع�ىل الطبيعة، هي خطوة في طريق التمهيد لذلك العصر الموعود، الذي تتصالح فيه الأرض 

مع ساكنيها.

ليس��ت البيئة إطارًا خارجيًّا لحياة الإنسان، بل هي جزء من نسيجه الوجودي. وعندما تنتهك 

حقوق الطبيعة، تنتهك ضمنيًّا حقوق الإنسان نفسه؛ لأنَّ كليهما خُلقا من أصل واحد.

﴿هو أنشأكم من الأرض واستعمركم فيها﴾ ]هود: 61[.

الإصلاح البيئي هو صورة من صور العدالة، والعمل على كش��ف الممارس��ات الظالمة التي 

تستغلّ الطبيعة وتهُمِّش المجتمعات الفقيرة، هو جزء من تهيئة الأرضيَّة للإصلاح الشامل الذي 

. قه الإمام المهدي يحقِّ

م:   إعادة تعريف التقدُّ

م القائم ع�ىل النمو المادي غير النهائي،  تش��كِّك الرؤية المهَدَوية في النموذج الس��ائد للتقدُّ

وتقترح بديًال قائماً على التنمية الروحيَّة والخُلقُيَّة والبيئيَّة المتوازنة.

مًا أعمق؛ علاجًا  م مقوِّ م المشروع المهَدَوي حلوًال تقنيَّة للأزمة البيئيَّة فحس��ب، بل يقدِّ لا يقدِّ

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة148ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

لل��روح البشريَّ��ة. فهو يرى أنَّ الخل��ل في العلاقة مع الطبيعة هو انع��كاس لخلل في العلاقة مع 

الخالق ومع الذات. عندما يصلح الإنس��ان نفس��ه، ويحكم بالعدل، ويعيد اكتشاف دوره بصفته 

، وتعود العلاقة إلى حالتها  خليفة الله في أرضه، فإنَّ النظام الطبيعي من حوله يس��تجيب حت�ًا�مً

الأصليَّة من التناغم والتكامل. 

في ذلك اليوم، لن يكون الإنس��ان حارسً��ا للطبيعة فحس��ب، بل شريكًا له��ا في تحقيق غاية 

الوجود؛ عبادة الله وعمار الكون.

رابعًا: من الرؤية إلى الواقع: ترجمة القِيَم المهَدَوية إلى ممارس��ات بيئيَّة 

مستدامة

س��ة«؛ حيث تصب��ح حماية البيئة   الرؤي��ة المهَدَوي��ة تقدم ما يمكن تس��ميته »إيكولوجيا مقدَّ

شكًال من أشكال العبادة، والعناية بالطبيعة تعبيراً عن الشكر للخالق. ليست المسألة مجرَّد إنقاذ 

للكوكب من أزمة ماديَّة، بل هي اس��تعادة لنسق وجودي س��ليم؛ حيث يعود الإنسان إلى فطرته 

بوصفه مستخلفًَا في الأرض، وراعياً لها، وشاكراً لنِعَمِها، ومتعاوناً معها في تحقيق غاية الوجود.

في هذه الرؤية، تصير البيئة ليس��ت مجرَّد مورد نستهلكه، بل هي مَدرسة نتعلَّم منها، ومسجد 

نعبد فيه، وشريك نتعاون معه. وهذه هي أعلى درجات العلاقة بين الإنسان والطبيعة، حين تصير 

الأخلاق والروحانيَّة أساسًا للعمران.

لكن كيف يمكن ترجمة هذه الرؤية الفلس��فيَّة والدينيَّة إلى ممارسات عمليَّة قابلة للتطبيق في 

عالمنا المعاصر؟ 

1- الأساس الروحاني: استعادة البُعد الغَيبي في العلاقة مع الطبيعة

ء،  منذ أنْ انقطع الإنسان عن السماء، فقََدَتْ الطبيعة صوتها. وصارت الأرض عنده مادَّةً صمّا

والغابة مجرَّد أخشاب، والبحر مساحة للاستثمار، والهواء رقمًا في تقارير التلوّث. تراجع الحسّ 

الغَيب��ي الذي كان يم�أل الوجود، وغابت النظرة التي ت��رى في كلّ شيء إشراقاً إلهيًّا. لقد تحوَّل 

الكون من »آية« إلى »مورد«، ومن مظهرٍ للغيب إلى أداةٍ للمنفعة. ومع هذا التحوُّل، بدأ الإنسان 



149

العدد 10

يخسر نفسه بقدر ما أخضع الطبيعة.

لكنّ في أعماق الوعي الديني — وخصوصًا في التصوّر الإسلامي المهَدَوي — ما يزال هناك 

خي��ط نور يذكِّرنا بأنَّ العالم ليس مجرَّد كتلة ماديَّة، بل هو نفََسٌ من أنفاس الخلق، يتردّد فيه ذكر 

الله في كل ذرةٍ منه. فالقرآن لا يكتفي بوصف الطبيعة من حيث كونها مشهدًا خارجيًّا، بل يدعونا 

إلى قراءتها بوصفها »كتاباً ثانياً« يتُلى بغير لسان:

 ﴿وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم﴾ ]الإسراء: 44[.

في هذا التسبيح الصامت تكمن الحقيقة الكبرى: ليست الطبيعة مخلوقة فحسب، بل هي ذاكرة 

الغَيب، كلّ ورقة فيها تذكِّر بالخالق، وكلّ نجم فيها يس��بِّح باس��مٍ من أسمائه. وعندما يغيب هذا 

الإدراك من قلب الإنسان، تصبح علاقته بالعالم علاقة استهلاكٍ واستغلال، لا علاقة محبةٍ ومعرفة.

اس��تعادة البُعد الروحي الغَيبي في علاقتنا مع الطبيعة، لا تعني الانفصال عن العلم أو رفض 

التقنيَّ��ة، بل تعني إعادة ترتيب المنظور؛ أنْ نرى في العل��م طريقًا إلى فهم جمال الخلق، لا إلى 

الهيمنة عليه، وأنْ نحيا في الأرض كما يحيا الزاهد في محرابه؛ يأخذ منها بقدر حاجته، ويشكرها 

كما يش��كر الله الذي أودع فيها الحياة. فالإيمان الحقّ لا يقُصي المادَّة، بل يكش��ف عمقها؛ إذ 

يرى فيها تجليًّا للغيب، لا حجاباً عنه.

حين كان الأنبياء والأولياء يس�ريون في الأرض، لم يكون��وا يرونها مجرَّد مسرحٍ للابتلاء، بل 

حضرةً للقاء. كانوا يعيشون في تناغمٍ بين الحضور الطبيعي والحضور الإلهي، حتى يصبح النظر 

في الش��جرة تأمًُّال في الحكمة، والتأمُّل في النهر اس��تماعًا للذكر، والنظر إلى الس�امء نوعًا من 

الصلاة. من هنا، قال الأولياء »ما رأيت ش��يئاً إلا ورأيت الله فيه«، لا بمعنى الحلول أو الاتحاد، 

بل بمعنى أنَّ الوجود كلهّ مرآة تنعكس فيها أنوار الخالق على مقادير قابلياتها.

إنّ هذا النمط من الرؤية يعيد إلى الطبيعة قدس��يتها، لا بالأس��طورة، بل بالحقيقة؛ لأنَّها عودة 

إلى الوعي الأوَّل الذي فطُر عليه الإنس��ان قبل أن يعُكر صفوه التشييءُ المادِّي. ومن ثمََّ فإنَّ كلَّ 

مشروعٍ إنساني يهدف إلى استعادة التوازن البيئي لن ينجح إلا إذا استعاد الإنسان أوًَّال هذا الشعور 

القدسي؛ لأنَّ اليد التي تلوِّث الأرض هي ذاتها اليد التي نسيت الله في خلقه.

لقد كانت الأرض، في وجدان المؤمن، بيتاً لله قبل أنْ تكون موطنًا للبشر. وحين يفقد الإنسان 

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة150ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

هذا الإحس��اس، يصبح كلّ ما يفعله ضدّ الطبيعة فع�ًا�لً ضدّ ذاته. لذلك، فإنّ الإصلاح البيئي لا 

يبدأ من سنّ القوانين، ولا من تطوير التقنيَّة فحسب، بل من بعث الروح في علاقتنا بالعالم، ومن 

إعادة المعنى إلى الأشياء، ومن الإصغاء إلى ذلك التسبيح الخفي الذي يملأ الوجود.

وحين يستعيد الإنس��ان هذه الرؤية، تنفتح أمامه أبواب السلام الداخلي؛ لأنَّ من يرى الله في 

الأشياء لا يستطيع أنْ يفس��د فيها. بل يصبح حارسًا للخلق، ومؤتمنًا على الجمال، ومشاركًا في 

حفظ التوازن الذي أراده الله للكون. عندئذٍ يعود الوجود كلهّ إلى مقامه الأول: محراباً كبيراً تقُام 

في��ه الصلاة بغير كلمات، ويغدو النظر إلى الش��جرة، أو إلى الغيم��ة، أو إلى وجه طفل، لوناً من 

العبادة الخاشعة. عندها يمكن للإنسان أنْ يقول بطمأنينةٍ عارفة:

ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله فيه.

2- المبادئ الخُلقيَّة: من الفرد إلى النظام الشامل

تقوم الرؤية المهَدَوية على جملة من المبادئ الخُلقُيَّة التي تنعكس مباشرة على العلاقة مع البيئة:

أ- مبدأ العدالة الشاملة: 

لا تقتصر العدالة في المنظور المهَدَوي على العلاقات البشريَّة، بل تمتدُّ لتش��مل العلاقة مع 

الكائنات الأخرى والأجيال القادمة. فالظلم البيئي هو شكل من أشكال الظلم المرفوض. وهذا 

يعني توزيعًا عادًال للموارد الطبيعيَّة، وعدم تحميل الأجيال القادمة تبعات استهلاكنا الجائر.

ب- مبدأ القصد والاعتدال:

م الرؤية المهَدَوية قيمة »الكفاية« و»القناعة«.  في واقع يقوده منطق الاس��تهلاك المسرف، تقدِّ

يقول الإمام علي j: »القناعة مال لا ينفد«.))) هذا المبدأ الخُلقُي هو أعظم ضابط للاستهلاك 

البشري، وأقوى علاج للجشع الذي يقف وراء الاستنزاف البيئي.

.j1 - محمد بن الحسين )الشريف الرضي(: نهج البلاغة، ج4، ص14، باب المختار من حكم أمير المؤمنين



151

العدد 10

ج- مبدأ المسؤوليَّة المتّسعة:

لا تقف المس��ؤوليَّة في الرؤي��ة المهَدَوية عند حدود ال��ذات أو المجتمع المحدود، بل تمتدّ 

لتصبح مسؤوليَّة كونيَّة. فالإنسان مسؤول عن »إصلاح الأرض«، وعن »الرعاية« الصحيحة لها. 

هذه المسؤوليَّة تجعل من حماية البيئة واجبًا دينيًّا وخُلقُيًّا قبل أنْ يكون خيارًا سياسيًّا.

 ًالمن التنافس: د- مبدأ التعاون بد

ا  تح��وِّل الرؤية الماديَّة الحديثة العلاقة مع الطبيعة إلى صراع من أجل البقاء والاس��تغلال. أمَّ

الرؤية المهَدَوية فتقوم على منطق »التعاون« مع قوانين الطبيعة، و»التكامل« مع أنظمتها. فالإنسان 

ليس سيِّدًا على الطبيعة، بل شريكًا حكيمًا فيها.

3- انعكاسات هذه الرؤية على الواقع البيئي

عندما تتحوَّل هذه المبادئ إلى واقع عملي في عصر الظهور، فإنَّها تنتج:

أ- اقتصاد الرحمة: 

يس��تبدل الاقتصاد الجشع باقتصاد يراعي حقوق الأجيال القادمة والكائنات الأخرى. تصبح 

التنمية »مستدامة«، تخدم الإنسان والطبيعة معًا.

ب- تكنولوجيا متواضعة:

لا تتحوَّل التكنولوجيا إلى أداة هيمنة على الطبيعة، بل إلى وسيلة لفهم أسرارها والتعاون معها. 

تكنولوجيا تخدم الحياة بدًال أنْ تهددها.

ج. مجتمع الامتنان:

مجتمع يعيش ثقافة »الش��كر« للنِّعَم الطبيعيَّة، بدًال من ثقافة »الاستهلاك« المسعور. فيصبح 

الامتنان دافعًا للحفاظ على النِّعَم لا لإهدارها.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة152ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

د- حضارة الجمال:

لا تقتصر حضارة على الكفاءة الماديَّة، ب��ل ترعى »الجمال« في العلاقة مع الطبيعة. ويصبح 

العمران فنًّا ينسجم مع المشهد الطبيعي، ولا يصادمه.

خاتمة

في نهاي��ة هذه الرحلة، يتَّضح أنَّ النظر إلى الطبيعة بما هي أمانة إلهيَّة في أعناقنا، يفرض على 

الإنس��ان سلوكًا وجوديًّا مختلفًا جذريًّا عمَّا هو سائد اليوم. فليست حماية البيئة خيارًا ثانويًّا بين 

خيارات الحياة، بل هي التزام خُلقُي وجداني قبل أنْ يكون قانوناً أو نظامًا. إنَّها مس��ؤوليَّة العبد 

تجاه آثار ربِّه، وتجسيد عملي لمعنى الخلافة في الأرض.

إنَّ السلوك الإنساني الذي ننشده، ينبغي أنْ ينبع من يقين داخلي بأنَّ إصلاح الأرض جزء من 

إصلاح النفس. فكما نحرص على طهارة قلوبنا، يجب أنْ نحرص على طهارة أنهارنا. وكما ننقِّي 

أرواحنا من الأدران، يجب أنْ ننقِّي هواءنا من الأوثان. إنَّها معركة واحدة على جبهتين متلاقيتين: 

جبهة القلب وجبهة الأرض.

لق��د آن الأوان لنتعلَّ��م لغ��ة جدي��دة في حوارنا مع الكون، لغ��ة لا تقوم على منطق الس��يطرة 

والاستغلال، بل على منطق الحوار والتكامل. وأنْ نستمع لصوت البحر قبل أن نعبث بشواطئه، 

وأنْ ننصت لحكمة الجبل قبل أنْ نش��قّ جنباته. فالطبيعة ليست عدمًا صامتاً، بل هي كائن ناطق 

بآيات البقاء والوجود.

إنَّ المسؤوليَّة التي نحملها لا تقتصر على جيلنا الحاضر، بل تمتدّ إلى الأجيال القادمة التي لها 

علينا حقوق مثلما لنا حقوق. إنَّ التراث الطبيعي الذي ورثناه عن أس�الفنا ليس ملكًا لنا وحدنا، 

ب��ل هو ودعة في أيدينا لأبنائنا وأحفادنا. فمن الظلم البّني أنْ نس��تهلك كلَّ شيء اليوم، ولا نترك 

لهم شيئاً لغد.

إنَّ طريق التغيير يبدأ من الخطوات الصغيرة التي لا نس��تهين بها. فكلّ نقلة روحيَّة، وكل قرار 

يومي، وكل كلمة توعويَّة، هي لبنة في صرح العلاقة الجديدة بين الإنسان والطبيعة. عندما نختار 



153

العدد 10

سلعة أقل تلويثاً، أو نقتصد في استهلاك الماء، أو نحافظ على شجرة، فإنَّنا نكتب بكلمات أفعالنا 

فص�ًا�لً جديدًا من فص��ول الرحمة بالكون، ونخط��و خطوة في طريق التمهي��د للدولة المهَدَوية 

العادلة.

إنَّ الحل��ول التقنيَّة وحدها عاج��زة عن إنقاذ ما يمكن إنقاذه، م��ا لم ترافقها تربية روحيَّة تعيد 

للإنس��ان توازنه المفقود. فكما أنَّ الجس��د المريض يحتاج إلى علاج، فإنَّ الروح الغافلة تحتاج 

إلى تذكير. تذكير بأنَّنا جزء من كلٍّ كبير، وأنَّ سعادتنا الحقيقيَّة ليست في امتلاك الأشياء، بل في 

فهم أسرار الوجود.

وأخيرا، إنَّ حماية البيئة ليست شعارًا نرفعه، بل هي منهج حياة نعيشه. هي التزام ديني وواجب 

إنساني وضرورة وجوديَّة. فلنعمل معًا على أنْ نكون جيًال ممهِّدًا يذُكَر بالخير، لا لأنَّه كان الأكثر 

غنى أو تطوّرًا، بل لأنَّه كان الأكثر حكمة ورحمة بهذا الكوكب الذي استودعنا الله إياه.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة154ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

المصادر والمراجع

• القرآن الكريم.	

• أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي: الاحتجاج، الس��يد محمد باقر الخرسان، دار النعمان 	

للطباعة والنشر، النجف الأشرف، لا ط، 1966م.

•  ع�يل بن موسى ب��ن جعفر بن ط��اووس: التشريف بالمن��ن في التعري��ف بالفتن المعروف 	

بالملاحم والفتن، مؤسسة صاحب الامر ، قم، ط1، 1416ه‍.

• محم��د باقر المجلسي: بحار الأن��وار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، مؤسس��ة الوفاء، 	

بيروت لبنان، ط2، 1983م.

• محمد بن الحسين بن موسى الموسوي الهاشمي القرشي: نهج البلاغة، الشيخ محمد عبده، 	

دار الذخائر، قم، ط1، 1412ه.

• محمد بن جرير بن رستم الطبري الصغير: دلائل الإمامة، قسم الدراسات الإسلاميَّة في مركز 	

الطباعة والنشر في مؤسسة البعثة، مؤسسة البعثة، قم، ط1، 1413ه‍.ق.

• محمد بن الحس��ن الحر العاملي: وس��ائل الشيعة إلى تحصيل مس��ائل الشريعة، مؤسسة آل 	

البيت j لإحياء التراث، قم، ط2، 1414ه‍.ق.

• محم��د بن يعقوب بن إس��حاق الكلين��ي الرازي: ال��كافي، علي أكبر الغف��اري، دار الكتب 	

الاسلاميَّة، طهران، ط5، 1363 ش.



155

العدد 10

ص
ّ
  ملخ

يتناول هذا البحث موقف جمال الدين )الأفغاني( من الماديةّ، في المذاهب الغربيّة قديمًا وحديثاً، 

مبيّنًا أوجه النقد التي وجّهها هذا المصُلِح الإسلامي إليها، خاصةً أنّ الرجل كان مهمومًا بقضية 

الوحدة الإسلامية، ومحاوًال أنْ يستحث الأمُّة للخروج من نفق التدهور الحضاري، ولن يكون 

ذلك إلا بالاتجاه الصحيح نحو العلم، وليس من خلال الاتجاه إلى المذاهب الماديَّة والإلحاديَّة 

الهدامّة، مؤكّدًا على أهمّية الدين بوصفه أساسًا حضاريًّا بجوار العلم. 

ويرتكز البحث في محاور عدّة: موقف )الأفغاني( من الحضارة الغربيَّة، هل هو موقف سلبي منها 

أم موقف إيجابي؟ ونقد الماديَّة الغربيَّة والعوامل التي من أجلها نقدها الأفغاني، وعلى أي شيء 

القديم،  العصر  في  الإلحادي  المادي  المذهب  البحث  يستعرض  كما  المادي؟  المذهب  يقوم 

الحديث خاصة  العصر  المادي في  بالمذهب  مرورًا  وأبيقور وغيرهما،  عند ديمقريطس  خاصة 

عند داروين ونظريته التي لها أبعاد مدمّرة إنسانيًّا وعلميًّا وخُلقُيًّا، وصوًال إلى نقد جمال الدين 

)الأفغاني( للمذهب المادي الحديث.

الكلمات المفتاحية:

1 - كاتب وباحث مصري.

ة
َّ
ة الغربي

َّ
 المادي

ُ
)الأفغاني( ونقد

د. محمود كيشانه)1(

دراسات وبحوث:

الأفغاني، الماديَّة الغربيَّة، المذهب المادي القديم، المذهب المادي 
الحديث، الدهريَّة، الإلحاد، داروين، نظرية التطور.



بِيْعَة156ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Al-Afghani
Critique of Western Materialism

Dr. Mahmoud Kishaneh(1)

  Abstract

This research examines Jamal al-Din al-Afghani’s stance on materialism within 
Western philosophical traditions, both classical and modern. It elucidates the critiques 
leveled by this Islamic reformer against materialist doctrines, particularly emphasizing 
his deep concern for Islamic unity and his efforts to galvanize the Muslim world to 
transcend civilizational decline. Al-Afghani argued that such progress could only be 
achieved through a correct orientation toward science, rather than an adoption of 
destructive materialist and atheistic ideologies. He underscored the significance of 
religion as a civilizational foundation alongside science.

It is structured around several key themes: al-Afghani›s attitude toward Western 
civilization, whether critical or favorable; his critique of Western materialism and 
the reasons behind it; and the fundamental principles of materialist philosophy. 
Furthermore, the study reviews atheistic materialism in antiquity, particularly as 
espoused by Democritus, Epicurus, and others, followed by an analysis of modern 
materialism, notably Darwin›s theory, which al-Afghani viewed as having detrimental 
human, scientific, and ethical implications. The research culminates in a detailed 
examination of al-Afghani›s critique of modern materialist thought.

Studies and Research

Keywords:
Al-Afghani, Western Materialism, Ancient Materialism, Modern materialism, Eternalism, 
Atheism, Darwin, Theory of Evolution.

1 -   Egyptian writer and researcher.



157

العدد 10

مة:
ّ
مقد

يعدّ )الأفغاني( من أوائل المفكّرين المسلمين الذين نقدوا مباني المادية الغربية، وبيّنوا تهافتها، 

وتهافت ما تقوم عليه من مزاعم لا يؤيدّها العقل والمنطق، ولا الدين والشرائع السماوية. ورسالته 

في ال��ردّ على الدهرييّن هي رس��الة في نق��د المذاهب المادية الغربية التي همّش��ت الأديان، بل 

حذفت الأديان من قاموسها، مدّعية أنهّ لا مجال لما هو خارج المادة، فالتزمت بكلّ ما هو مادي 

محسوس، وأعرضت صفحًا عما سواه.

وم��ن ثمَّ تكمن أهمية هذا الموضوع؛ إذ يحاول أنْ يكش��ف عن الموقف النقدي الذي التزمه 

)الأفغاني( تجاه المذاهب المادية الغربية قديمًا وحديثاً، مع بيان المنطلقات التي انطلق منها في 

هذا النقد. خاصّة أنّ هذا الموقف كان بارزاً، وقويًّا، وكاشفًا عن الذي أفصحت عنه الأيام بدقةّ، 

فيما يتعلقّ بتغوّل المادية على الحضارة الغربية.

كما تكمن أهمية هذا الموضوع كونه يكش��ف الستار عن موقف )الأفغاني( من نظرية التطوّر 

عن��د )داروين(، خاصّ��ة إذا علمنا أنّ قلم )الأفغ��اني( من أوائل الأقلام التي كش��ف عن النتائج 

الخطيرة التي تترتبّ على هذه النظرية دينيًّا وخُلقُيًّا وإنسانيًّا.

ك�ام تكمن أهمية الموضوع في أنه يحاول أنْ يستكش��ف موق��ف )الأفغاني( من العلم الذي 

قام��ت عليه الحضارة الغربية، محاولين الإجابة عن س��ؤال: هل يرفض )الأفغاني( العلم بصفته 

ين صن��وان لا يمكن التفريط في أحدهما؟! وهل هذا  أداة الحض��ارة الحديثة؟! أم أنّ العلم والدِّ

ما تفتقده الحضارة الغربية؟

ومن ثمَّ فإنّ إشكالية الدراسة الرئيسة يمكن أن تتبلور في السؤال الآتي: 

ما موقف )الأفغاني( من المادية الغربية؟ 

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة158ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

وفي ضوء هذا الإشكال أو التساؤل الرئيس تتشكّل إشكاليات أو تساؤلات أخرى، تحاول أنْ 

تبحث لها الدراسة عن إجابة، وهي:

ما موقف )الأفغاني( من الحضارة الغربية؟ وما الأسس التي استند إليها في نقد المادية الغربية؟ 

وكيف فسّر )الأفغاني( المذهب المادي أو الطبيعي الذي لا يؤمن إلا بالمادي المحسوس؟ وهل 

وجد )الأفغاني( أساسًا لهذا المذهب في الفلسفات الغربية القديمة؟ وكيف أصّل لهذا المذهب 

قديماً؟ وهل يعدّ المذهب المادي الدارويني –وغيره من المذاهب الغربية-  سائراً على درب هذا 

المذهب؟ وما أوجه النقد التي وجّهها له )الأفغاني(؟

: موقف الأفعاني من الحضارة الغربية: أوًال

لكن لا يعني هذا أن )الأفغاني( قد وقف موقفًا سلبيًّا من الحضارة أو العلم الذي تقوم عليه؛ إذ 

ين، لكنّه كان  إنهّ كان مؤمنًا أنّ العلم هو الس��بيل الآمن للوصول إلى الترقيّ الحضاري بجوار الدِّ

ين وإشاعة المفاسد الخُلقُية، كما ظهر  يرفض ما تقوم عليها هذه الحضارة من دعوات لإنكار الدِّ

جليًّا في الدعوات التي قدّمتها المادية الغربية ومذاهب الطبيعيين الغربيين.

يج��ب التأكيد على أنّ )الأفغاني( كان يعرف للحضارة الغربية قيمتها على الرغم ما أظهره لها 

من نقد، ويدرك أهمّية الأساس الذي قامت عليه، وهو العلم، فقد أدرك دون شكّ أنْ أداة تحكم 

الغرب وس��يطرته على العالم من حول��ه، خاصّة بلاد الشرق، وهي أداة علمية بالأس��اس. وهذه 

الأداة لم تكن في مجال دون غيره، بل شملت كل المجالات العلمية: التجريبية منها والنظرية.

وهذا يفسّر لنا دعوة )الأفغاني( الصريحة إلى الأخذ بالعلم وأسبابه في بلاد الشرق الإسلامي، 

إيماناً منه بأنّ هذا هو السبيل الذي يقود إلى نهضة حقيقة)))، بعيدًا عن التمسّك بعبارات الماضي 

التلي��د، الذي كان عليه أجدادنا الذين نقلوا حضارتهم للعالم أجمع؛ لأنهّم نفضوا عن أنفس��هم 

التمسّ��ح بالآباء والأجداد، وصنعوا لأنفس��هم مجدًا حضاريًّا ينبغي على الأمُّة أنْ تحذو حذوه، 

وتكمل مس�رية التقدّم التي بدأوها، ولن يتحقق ذلك إلا بالعلم، هذا ما فهمه الأفغاني، وهذا ما 

1 - انظر: محمد عبده: الثائر الإسلامي جمال الدين الأفغاني، ص97.



159

العدد 10

كان يبصر به الأمُّة، هذا يعني أنه كان يرى التزام اتجاه الغرب العلمي، لكن مع التخلي عما يعتوره 

من فساد خُلقُي، ومروق ديني إنْ صح التعبير.

ويعد ردّ )الأفغاني( على )إرنست رينان-Ernest Renan(، تصب في اتجاه إيمانه بالعلم وعدم 

معاداته له أيًّا كان مصدره، فهو ردّ يحمل أيضًا إيماناً بالعلم والدين، وهذا ما حدا بـ )محمد عبده( 

إلى اعتبارها مدافعة عن الدين، ويا له��ا من مدافعة على حد قوله))). وبدليل أنّ )الأفغاني( على 

حدّ تعبير )عبد الرحمن الرافعي( رَبطََ التخلفّ الحضاري عند المس��لمين بالمسلمين أنفسهم، 

ين))). وهذا الأمر مما يحسب لـ )الأفغاني( بالفعل؛ لأنه ردّ على )رينان( من خلال  ولم يربطه بالدِّ

العمل على التفرقة بين أمرين: إس�الم القرآن الذي يدعو للعلم والعقل، وإس�الم الحكّام الذين 

يريدون إبقاء المسلمين على جهلهم وتخلفّهم رجاء كسب مناصبهم أو الحفاظ عليها))).

لم يقف )الأفغاني( موقفًا عدائيًّا من العلوم الغربية، فلم يحاربها أو ينتقص منها، وكيف ينتقص 

ته أنْ تحذو حذو هذه العلوم التي قادت إلى النهضة الغربية، ونعني هنا العلوم  منها وقد أراد لأمَُّ

ا  التي سخرت الطبيعة، وسيطرت عليها وفهمت ظواهرها وتفاصيلها، وتكشف عن قوانينها. وإّمن

الموق��ف العدائي كان من الانفلات الديني والخُلقُي الذي كان يس�ري بمحاذاة الجانب العلمي 

في الحضارة الغربية.

ولعلّ الهدف الذي كان يسعى إليه )الأفغاني(، وهو بعث الأمُّة من جديد لتسلك طريق النهضة 

على جميع الأصعدة)))، كان يحتمّ عليه الإيمان بأهمّية العلوم الكونية التي سلكها الغرب وأقام 

عليه��ا نهضته. فقد كان يرى أنّ الوحدة الإس�المية التي دعا إليها هن��اك علاقة طردية بينها وبين 

العلم؛ إذ كان يرى أنّ س��عادة الفرد والأمُّة لن تتحقّق م��ن دون العلم، فهي تعبير عن روح كامنة 

»تنشّ��ط الإنسان.. وتحثهّ على اكتساب العلوم والمعارف، وتوجّهه نحو الصنائع والاختراعات، 

1 - انظر: علي شلش: سلسلة الأعمال المجهولة، ص53.
2 - عب��د الرحمن الرافعي: ج�امل الدين الأفغاني باعث نهضة الشرق، سلس��لة أعلام الفكر العربي، 

ص133. 
3 - انظر: محمد رشيد رضا: المنار، مج26، ج4، ص307. 

4 - انظر: ميرزا لطف الله خان: جمال الدين الأسدآبادي المعروف بالأفغاني، ص132

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة160ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

وتنقذه من الكوارث، وتحميه من مِحَن الدهر«))).

وه��ذا دليل على أنّ )الأفغاني( م��ا كان يرفض هذه العلوم بدعوى أنهّا عل��وم غربية أوروبية، 

لا لشيء في ظنّي إلا لأنّ العلم لا وطن له ولا جنس��ية له، فلي��س حكراً على أمُّة دون غيرها من 

الأمَُ��م. ولعلّ المتأمّل في موقف )الأفغاني( من العلم الغربي، والحضارة الغربية، يجد أنهّ حمل 

قدرًا كبيراً من التقدير والإجلال.

إنْ كان )الأفغ��اني( قد مدح الاتجاه العلمي الذي قامت علي��ه الحضارة الغربية، فقد نقد من 

جانب آخ��ر النزعة المادية التي قادت إليها هذه الحضارة، وإنْ م��دح العلم فيها، فقد نقد الغلوّ 

فيه؛ لأنّ هذا الغلو هو ما قاد إلى هذه المادية التي أصابت الحضارة الغربية بالهشاش��ة؛ لأنهّا لم 

تبُن على أساس راسخ؛ فقد »عاش وجاهد وسعى إلى الإصلاح في عصر اقتحمت فيه المرجعية 

الحضاري��ة الغربية – الوضعية.. المادية.. اللا دينية – أي العَلمْانية – س��احات ديار الإس�الم.. 

وأصب��ح لهذه المرجعية الغربية – كما تمثلّت في فلس��فة التنوير الغ��ربي العَلمْاني دعاة وأنصار 

ون، يدعون إلى استبدالها في النهضة بالإسلام، ويفضّلون الاستنارة بأنوارها على الاستنارة  ومبّرش

بالإسلام«))).  

وإذا كان عدد من الدارس�ني المعاصرين قد وقفوا عند قضية نقد المادية الغربية، التي كشف 

عنها الأفعاني بكلّ وضوح؛ إذ إنه »ورغم نقد )الأفغاني( لمادية الغرب واستعماره، فإنّ النموذج 

الغربي ما زال ماثًال في حركات الإصلاح الحديثة كلهّا، من الدولة الحديثة القائمة على الدستور 

والبرلمان، وحرية الصحافة والعلم، دون تأصيل لها في الوعي الش��عبي«))). فإنّ هذا يؤكّد على 

الحقيق��ة التي نريد أنْ نصل إليها، وهي أنّ )الأفغاني( لم يكن على عداء مع الحضارة الغربية أو 

��ا العداء كان مع الإفرازات التي أفرزاها، خاصّة قد »وجد )الأفغاني( نفس��ه  العلم الغربي، وإّمن

أمام خيارين في المرجعية النهضوية، وإزاء نموذجين للتنوير: التنوير الغربي الوضعي.. وأحياناً 

المادي، الذي أقام قطيعة معرفية مع الموروث الديني، وذلك عندما أحلّ فلاسفته العقل والعلم، 

1 - جمال الدين الأفغاني: البيان في الإنجليز والأفغان، ص5.
2 - المؤتمر الدولي لجمال الدين الحسيني، المجمع العالمي للتقريب بن المذاهب الإسلامية. 

3 - حسن حنفي: الأفغاني المسلم الثائر.



161

العدد 10

والفلس��فة محلّ الله والكنيسة واللاهوت.. وأعلنوا أنهّ لا سلطان على العقل إلا للعقل وحده.. 

وجاهروا بأنّ اس��تخدام المصطلح��ات الدينية لا يعن��ي التخّيل عن هذه القطيع��ة المعرفية مع 

الدين«))).

ويمكن القول إنّ عوامل نقد الحضارة الغربية عند )جمال الدين الأفغاني( تنحصر في: العامل 

الديني، والعامل الإنساني، والعامل العقلي، والعامل الخُلقُي.

ثانيًا: نقد المادية الغربية:

ومن ثمََّ فقد أدرك )الأفغاني( خطورة هذه المذاهب الغربية على الدين والإنسانية؛ إذ لا يحمل 

الماديون أو الطبيعيون في جعبتهم إلا مبدأً واحدًا، وهو المحسوس أو المادي، الأمر الذي يعني 

إن��كار كلّ ما هو خارج هذا الإطار، كالله -تعالى- والأدي��ان والغيب، إلى غير ذلك من القضايا 

الديني��ة المفارقة للمادّة. ومن هنا، كانت حملة )الأفغاني( ع�ىل تلك المذاهب التي أفرزتها لنا 

الحضارة الغربية. ويثُنى عليه أنهّ نبّه الأذهان إلى الآثار الخطيرة التي تؤدّي إليها هذه المذاهب، 

فضًال عن المفاسد التي تبُنى عليها.

لكن هل وقف )الأفغاني( في نقده عند حدود المذهب الطبيعي؟ 

إنّ الإجاب��ة عن هذا الس��ؤال: لا؛ فهو لم يقف عند حدود نقد ه��ذا المذهب، »بل تعدّاه إلى 

مهاجمة الفوضويين والاشتراكيين الأوروبيين وأسلافهم من المفكّرين المتحرّرين، الذين نشطوا 

في فرنس��ا قبُيل الثورة الكبرى عام 1789 ميلاديًّ��ا، وأخذوا يمدّون خيوطهم خارج حدود القارة 

الأوروبية؛ باعتبارها حركات تسعى إلى تحضير العوالم الأخرى، فاستفادت الدول الاستعمارية، 

لا س��يّما الإنجليز منها، لتحقيق أهدافها السياس��ية، خاصّة بعدما عجزت البعثات التبشيرية عن 

تحقيق هدفها«))). 

هذا يعني أنهّ نقََدَ كثيراً من المذاهب التي تعدّ أساسًا للحضارة الغربية ومبناها، إيماناً منه أنهّا 

1 - المؤتمر الدولي لجمال الدين الحسيني، المجمع العالمي للتقريب بن المذاهب الإسلامية.
2 - أحمد ماجد: مقدمة تحقيق كتاب رسالة الرد على الدهريين لجمال الدين الأفغاني، ص41-40.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة162ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

كان��ت مغالية في نظرتها إلى الله -تعالى- والأدي��ان، فضًال عن أنهّا كانت مغالية أيضًا في نظرتها 

لل�امدة والحياة بصفة عامّة. وقد نقد )الأفغاني( الحض��ارة الغربية؛ لأنهّا قادت إلى إذاعة الفكر 

الإلحادي ونشره تحت ستار العلم. وهذا ما قاد إليه بعض المذاهب العلميّة، كمذهب )داروين( 

في التطوّر الذي أرسى مذهبًا إلحاديًّا، سُ��مّي المذهب الطبيعي. »ويسعى هذا المذهب إلى أنّ 

المادة هي كلّ شيء، وأنهّا قديمة، وأنهّ يمكن تفس�ري كلّ الظواهر في الكون عن طريق الأسباب 

المادية، كما يمكن تفس�ري الحي��اة والظواهر النفس��ية والاجتماعية والخُلقُي��ة ببعض الظروف 

والعوامل الطبيعية«))).

ومن شأن هذا المذهب أنْ يقود إلى القول بقِدَم العالم وعدم حدوثه، وهذا يؤدّي، في التحليل 

الأخ�ري، إلى إنكار وجود خالق له، وهذا ما آلت إليه الأفكار الإلحادية، بل لا يقف الإنكار عند 

هذا الحدّ، بل يتعدّاه إلى إنكار الرس��الات الس�اموية، والنبوّة والأنبياء، والغيب، بما يشمله من 

حساب وعقاب وجنة ونار ويوم آخر. ومن ثمََّ تعّد هذه المذاهب الغربية، بما قامت عليه من أفكار 

هدّامة، خطراً كبيراً على الإسلام والمسلمين والإنسانية عامة؛ حيث عدّها )الأفغاني( أساس فساد 

العمران، كما يتضح من بعض عناوين نسخة الكتاب »رسالة الرد على الدهريين«))).

ممّا لا شكّ فيه أنّ القرن التاسع عشر، الذي كان امتدادًا للقرون الثلاثة السابقة عليه، ماج بعدد 

م��ن الاتجاهات الفكرية التي قلبت الحياة الفكرية في العالم رأسً��ا على عقب، تحاول أنْ تقدّم 

إجابات عن عدّة أس��ئلة عن أصل الكون والحياة وأصل الإنسان، »وهذا ما جعلهم يعتقدون أنهّ 

بإمكان العلماء دراسة الإنسان وتاريخه، بالطريقة نفسها التي تدرس بها العلوم الطبيعية، وساعد 

على ذلك انتش��ار الآراء الداروينية، التي تبنّاها عدد من الباحثين الذين عملوا على اس��تخدامها 

في دراستهم التي تهتم بالبُعد الإنساني، ما أدّى إلى انتشار ألفاظ مثل: أصول، ومراحل، وتقدّم، 

، وتحوّل، ثمّ أخذوا بتحليل الآثار الخُلقُية والاجتماعية، وجهدوا لمعرفة  وتط��وّر، وتنمية، وتغّري

دلالة الأفكار الداروينية على العلوم الإنسانية والاجتماعية«))).

1 - أحمد ماجد: مقدمة تحقيق كتاب رسالة الرد على الدهريين لجمال الدين الأفغاني ص42.
2 - انظر: علي شلش: جمال الدين الأفغاني بين دارسيه، ص9

3 - أحمد ماجد: مقدمة تحقيق كتاب رسالة الرد على الدهريين لجمال الدين الأفغاني، ص39.



163

العدد 10

وتع��دّ الداروينية مذهباً ماديًّ��ا طبيعيًّا ينكر الثواب��ت الدينية كلهّا، لكن م��ن الخطأ النظر إلى 

)الأفغ��اني( على أنهّ يرى حداثة هذه النظرية، بل لقد أصّل القضية، مُرجِعًا إياّها إلى عصر الفكر 

اليوناني عند الأبيقوريين في القرنين الثالث والرابع قبل الميلاد. 

1 – المذهب الطبيعي:

إنّ المذهب الطبيعي الذي نقده )الأفغاني(، في كتابه الشهير »رسالة الردّ على الدهريين« الذي 

عُدّ المؤلَّف المنهجي الوحيد الذي ألَّفه)))؛ حي��ث بّني فيه مخازي الطبيعيين ونقََدَهم، ولزومية 

قيام النظام البشري على الدين، خاصّة الإسلام))).

وق��د فطن )الأفغاني( إلى القناع العلمي الذي يحاول الماديون أو الدهريون ارتداءه؛ ليوهموا 

بالعلمي��ة، أو الادّعاء بأنّ أفكارهم وآراءه��م واتجاهاتهم مبنية على أس��س علمية، بينما هم في 

 ، حقيق��ة الأمر، يفترضون افتراضات لا دلي��ل عليها، ما يعني نزع صفة العلمي��ة عنهم. ومن ثمََّ

فإنّ الدهري�ني عند )الأفغاني( هم المادي��ون)))؛ إذ وجد في مذهب هؤلاء خطراً على الإس�الم 

والمسلمين والإنسانية، الأمر الذي استوجب منه التصدّي لهم))). 

ولقد قام هذه التيّار في العصور التي ظهر فيها، س��واء في العصر اليوناني أم العصر الحديث 

أم المعاصر، ردّة فعل على التيّار المتألهّ الذي يؤمن بوجود الإله، وهذا ما ظهر جليًّا في المدرسة 

الأبيقورية، التي كان مُنتجَها الفكري يمثلّ صراعًا محتدمًا مع هذا التيّار الديني.

ويمكن القول، إنّ )الأفغاني( قد قسّم التيّار المادي إلى أربع فرق، ترى:

أ أنّ نشأة الموجودات كانت بالصدفة والاتفاق.	.

أنّ الأجرام السماوية والكرة الأرضية قديمة لا محدثة.	.ب

ج أنّ سلسلة النباتات والحيوانات قديمة بالنوع، والأجرام العلوية وهيئاتها قديمة بالشخص.	.

1 - انظر: مالك بن نبي: القضايا الكبرى، ص48.
2 - انظر: محمد عثمان الخشت: الإسلام والعلم بين الأفغاني ورينان، ص53.

3 -انظر: وفاء عبدي وسارة ظافري: جمال الدين الأفغاني وإصلاحه في العالم الإسلامي، ص33.
4 -انظر: روسان زاهد: منهج الأفغاني العقلي في دفاعه عن الإسلام، ص53.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة164ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

د أنّ أنواع النباتات والحيوانات تقلبّت أطواره��ا، وتبدّلت صورها بمرور الزمن، حتى 	.

وصلت إلى صورها الحالية. 

وقد نقد )الأفغ��اني( المذهب المادي الإلحادي في مختلف صوره ومختلف عصوره؛  	

وبيان فساد المذهب المادي الإلحادي بصفة عامة، وقد كان منهجه يقوم على نوعين من الأدلة))):

أ أدلة عقلية يبطل بها حجج الماديين.	.

أدلة وش��واهد تاريخية تبّني أنّ هناك جماعة من الناس اتجّهوا منذ العصر القديم إلى 	.ب

إنكار الألوهية، ومحاولة هدم الأديان، والتحللّ من القواعد الخُلقُية ومبادئها.

2- المذهب المادي الإلحادي في العصر القديم:

لا شكّ في أنّ حركة المادية لدى مُسلِمي الهند في الثلث الأخير من القرن التاسع عشر، كانت 

صدى للمذهب المادي في أوروبا، وأنّ الاتجاه المادّي لدى بعض فلاس��فة الغرب، لا يعدو أنْ 

يكون نسخة من حركة إلحاد نشأت في عصور مختلفة ومتفاوتة. وهذه الحركة تظهر بوضوح عند 

قدُامى الماديين من فلاسفة الإغريق؛ حيث إنّ )الأفغاني( لطالما فطن إلى مدى خطورة الإلحاد 

وتأثيره في أرض اليونان؛ حيث جلبت تلك الحركة المشؤومة الانقراض والاضمحلال لليونانيين 

وللحضارة اليونانية، كما يقول أحد الباحثين))). تلك الحضارة التي بنيت على أكتاف وعقول رجال 

 )Socrates-( و)سقراطPythagoras-أشدّاء لا جسميًا وإنما فكرياً، لقد كانت جهود )فيثاغورس

و)أفلاطون-Plato( و)أرس��طو-Aristotle( منبعًا لإرس��اء نوع راق من الفضيلة والأخلاق، التي 

بنت عليها اليونان حضارتها الفلسفية والفكرية.   

لقد كان )فيثاغورس( مؤسّسًا لمدرسة تهدف إلى النهوض بالأخلاق وتحقيق السعادة)))، هذا 

على الرغم من أنّ الفيثاغوريين لم يجزموا برأي قاطع في خلود النفس. أما )س��قراط( فقد كانت 

1 - انظر: جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص55 وما بعدها.
2 - محسن عبد الحميد: جمال الدين الأفغاني المصلح المفُترىَ عليه، ص53.

3 -انظر: محمد فتحي عبد الله: المدرسة الفيثاغورثية -مصادرها ونظرياتها-، ص.ص1- 2. 37.



165

العدد 10

ا من آراء الفيثاغوريين؛ حيث يبدو في هذه الآراء أثر عميق للإيمان بوجود الله)))،  آراؤه أكثر سموًّ

وما ذلك إلا لأنه كان يسمع صوتاً داخليًّا يهتف في نفسه، ويمنعه من أنْ يستمع إلى أهل السفسطة 

والإلحاد. ولأنهّ كان يؤمن بخلود النفس، فمن الملاحظ في فلس��فة )سقراط( دعوة صريحة إلى 

احترام الدين الممثلّ في الآلهة، »وقد كان في حياته العامة والخاصة مثاًال للرجل المتدين الذي 

يؤدّي شعائر الديانة الإغريقية، ويخدم الآلهة، ويأخذ أتباعه بالمحافظة على عقائدهم التي تعدّ 

ح دائماً بأنّ الآلهة  تراثاً وطنيًا في الوقت نفس��ه. وليس لنا أن نش��كّ في إخلاصه؛ فقد كان ي�رصِّ

تحيط بكلّ شيء.... وفي الجملة، نصّب سقراط نفسه للردّ على الملحدين الذين كانوا يتظاهرون 

بسموّ تفكيرهم، وينكرون تدخّل الآلهة في توجيه الكون«))).

ويعدّ الاتجاه الديني عند )أفلاطون( غاية في الظهور في فلسفة أفلاطون عامة، على الرغم من 

ش��طحه في القول بتناسخ الأرواح. ولم تكن آراء )أرسطو( في الله تخرج عن هذه الاتجاه الذي 

س��ار عليه كل من )سقراط( و)أفلاطون(؛ حيث كان يرى ضرورة الدين؛ لأنّ فيه حياة المجتمع، 

وأنهّ لابد من ضرورة وجود إله أكبر، وإن كان قد سلب منه كل قدرة وعلم وحكمة))).

غ�ري أنّ هذا لا يعني أنهّ��م يؤمنون- أو كانوا يؤمنون- الإيمان الذي تطلبه الأديان الس�اموية، 

ا الإيمان الذي يتناسب مع تلك المرحلة البدائية تاريخيًّا، فهم كانوا يؤمنون بضرورة الدين  وإّمن

–ول��و القائم على تعدد الآله��ة- في بناء الأخلاق والقي��م. وإذا كانت ه��ذه الاتجاهات الثلاثة 

تمثّ��ل الاتجاهات الروحية في الع�رص القديم لدى اليونان، فقد تلته��ا اتجاهات مناهضة مادية 

إلحادية عملت ما اس��تطاعت من معاول الهدم في هدمها والانقضاض عليها، لقد ظهر مذهب 

م��ادي إلحادي، لا أظنّه إّال وب��اًال على الإغريق والثقافة الإغريقي��ة، وهو مذهب )ديمقريطس- 

Democritus( الذي يعدّ أول من قال بفكرة الذرة المادية))).

1 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص54.
2 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص113- 114.

3 - ألفرد إدوارد تايلور: فلسفة أرسطو، ج1، ص73.
4 -   محمود قاسم: مقدمة في نقد مدارس علم الكلام، مقدمة تحقيق كتاب مناهج الأدلة لـ ابن رشد، 

ص13. 

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة166ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

وتتلخّص تلك النظرية في أنّ الكون قد نش��أ من كتل��ة لا نهاية لها، وهذه الكتلة تحتوي على 

جراثيم أو بذور جميع الأكوان، وهذه البذور تمثلّ عددًا لا نهاية له من الأجسام الصغيرة التي لا 

ا، وتختلف فيما بينها باعتبار  تقبل الانقس��ام، وهي قديمة أبدية لا تفنى، كما أنّ لها ش��كًال خاصًّ

الحجم أو المقدار))). ومن الواضح، من خلال تلك النظرية، أنهّا تنكر أي تدخّل عقلي أو إدراكي 

أو قوة توجّه هذه الذرات، كأنّ الصدفة هي التي تجعلها تس�ري في تلك المنظومة أو ذلك النظام 

الأبدي. فقد كان »مذهباً مادياً بحتاً، ويجعل الأخلاق أمورًا نسبية، لا تصدر عن وحي، ولا تنبع 

من الآلهة؛ إذ ليس��ت هناك في رأيه قوة مدبرة منظمة، وليست هناك علة للوجود«))). ولقد ترتب 

على هذا المذهب المادي في العصر القديم نتائج فلسفية وخُلقُية خطيرة كل الخطورة، إذ يمكننا 

القول إنه كان ضرباً للمعايير الخُلقُية والأس��س الفلسفية التي وضعها الفلاسفة الكبار السابقون 

علي��ه، ويمكن القول إن هناك أبعادًا خطيرة مترتبة على مذهب ديمقريطس، يمكن تلخيصها في 

الآتي))):

أ انصراف كثير من الإغريق عن تقاليدهم وديانتهم.	.

 ظهور طبقة السوفسطائيين الذين مالوا إلى التحرّر من الآراء المتوارثة، مع الميل إلى 	.ب

الاهتمام بالحياة الفردية والاجتماعية، محتجّين في ذلك بأنّ الفلاسفة لم يتفقوا فيما 

بينهم على تفس�ري كيف نشأ الكون، »وقد كان لانتصار الإغريق على الفرس أثر كبير 

في نجاح دعوة السوفسطائيين؛ إذ ظهرت لدى المنتصرين حاجة شديدة إلى الدعة، 

وإلى إشباع جميع الرغبات التي أسكتتها حروبهم مع الفرس إلى حين«))).

ج أدت السفس��طة بدورها إلى نش��أة بع��ض المذاهب الهدّامة، كمذه��ب القورينائيين 	.

والأبيقوريين وغيرهما، وهي المذاهب المادي��ة الإلحادية التي كتب لها الغلبة على 

الفلسفة الخُلقُية الإنسانية عند )سقراط( وتلاميذه.

1 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص136.
2 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص118.

3 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص60.
4 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص118.



167

العدد 10

فمذهب القورينائيين يسير على هدي السوفسطائيين في القول إن الإنسان مقياس كل شيء: 

وهذا يعني أنّ ما يراه المرء خيراً فهو خير، ولو بدا لجميع الناس شًرا، وما يراه شرًّا فهو شّر، حتى 

لو كان في نظر الناس خيراً)))، ويذهب هذا المذهب إلى استحالة البحث النظري لمعرفة الخير، 

��ا ينحصر الخير في تحصيل اللذّة بمختلف أنواعه��ا وألوانها))). وهذا يعني أنهّا بدأت بدءًا  وإّمن

متطرفًّ��ا، وانتهت نهاية متطرفّة أيضًا، على الرغم من ال��روح التي غلبت على أصحاب المذهب 

في الأمرين.

ولم تكن المدرس��ة الكلبية بأس��عد حظًّا من س��ابقتها، وإن كنّا نلمح اتجاهًا إلى إبراز جانب 

المفارقة بين هذه المدرس��ة والمدرسة السابقة، والذي ينحصر في أن مدرسة القورينائيين بدأت 

إلحادي��ة صرفة، ثمّ انتهت إلى شيء من التفكير الذي يعد مض��ادًا لاتجاهها الأول، في حين أن 

مدرس��ة الكلبيين بدأت بدءًا حس��نًا غير أنها ما لبثت أن اتجهت اتجاهًا غريبًا ومناقضًا لمبادئها 

الأولى، فصارت على الدرب نفسه الذي كانت عليه المدرسة السابقة))).

وقد ص��وّر )الأفغاني( تلك الحالة، التي انته��وا إليها، تصويراً يقرّبها م��ن طائفة الحيوانات، 

عندما يقول: »فهتكوا حجاب الحياة ومزقّوا ستاره، وأراقوا ماء الوجه الإنساني المكرمّ، فاستحلوّا 

التن��اول من مال الناس بغ�ري إذن، وكانوا متى رأوا مائدة اقتحموا عليها، س��واء طلُبِوا إليها أم لم 

هم القوم بالكلاب«))). يطُلبَوا، حتى سمّا

أما المدرس��ة الثالثة التي س��ارت على نهج مذه��ب )ديمقريطس( الم��ادي الإلحادي، فهي 

المدرس��ة الأبيقورية، التي تنُس��ب إلى )أبيقور-Epicurus(، الذي عاش بين 341- 270 ق.م. 

ويستند )الأفغاني( هنا على أساس قول الأبيقوريين بنظرية الذرةّ، وموافقتهم لـ )ديمقريطس( في 

جميع تفصيلاتها، وكذلك في تفسير وجود النفس؛ حيث يرجعونها إلى بعض الذرات النارية)))، 

1 - انظر: عبد المقصود عبد الغني: النظرية الخلقية في الإسلام -دراسة مقارنة-، ص156.
2 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص.ص60- 61. 213.

3 - انظر: محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص120.
4 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص109.

5 - انظر: يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص.ص40. 216.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة168ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

منكرين بذلك خلودها، ويومَ البعث والحساب، ومقللّين من حقيقة الموت.

يمكن القول إنّ )الأفغاني( وجد في مذهب )أبيقور( إغراءً للعقلاء بالتحرّر من الدين، وإغراءً 

للعامة أيضًا لكي تهجر إيمانها، لتبدو في مظهر العقلاء والحكماء مثله، وهي الحيلة نفسها التي 

يلجأ إليها الدهريون دائماً في كل أمُّة، وفي كل زمان. وكان من وسائل )أبيقور( في هذا، تخليص 

الناس من الخوف من الآلهة، على الرغم من أنهّ لا ينكر وجود الآلهة، لكنّها عنده مركّبة من ذرات 

لطيفة، طبقًا للمبدأ العام لنظرية )ديمقريطس(.	

لقد أدرك من دون ش��ك أنّ )أبيقور( دهري بمعنى الكلمة؛ حيث يتخّذ آراءه الفلس��فية سبيًال 

إلى القضاء على الإيمان بوجود قوّة عاقلة تسيطر على الكون، وما ذلك إلا لأنهّ لا يجعل للآلهة 

دورًا في التأث�ري في هذا العالم؛ إذ ليس عن��ده في الطبيعة أي أثر يدلّ على تدخّل الآلهة، أو على 

ا كل ما يحدث- على ظنّه- يكون وفقً��ا لقانون المصادفة، أو وفقًا لما  وج��ود عناية بالبشر، وإّمن

يأتي به الدهر))).

ونحن نتس��اءل بدورنا فنقول: هل كل تلك المبادئ التي استند إليها )أبيقور( المادي الدهريُّ 

تحرّر الناس من الش��قاء وأسبابه في هذه الحياة؟! وهل قادته إلى حياة جديدة تسمو عن مثيلتها 

م��ن قبل، أم انتهى إلى مذهب اللذّة الذي أحال الحي��اة اليونانية إلى الإباحية والفجور؟! فليس 

 Diogenes -بغريب إذن، أنْ يذه��ب )الأفغاني( إلى أنّ )أبيقور( كان أحد أتباع )ديوجين الكلبي

the Cynic())). وإن كان من الباحثين من لا يسلمّ بهذه النتيجة الأخيرة))).

ولما كانت دراسة )الأفغاني( للرد على الدهريين تعتبر تتمّة ومكمًال رئيسًا لمشروعه في النهضة 

والإص�الح، فقد حاول الرجل أنْ يبّني أنّ الإلحاد والمذاهب المادية ما ظهرت في أمُّة من الأمم 

أيً��ا كان ش��أنها، إلا كانت معول هدم في بنائه��ا الحضاري؛ لأنهّا تميت القل��وب الحية بآرائها، 

1 - انظر: جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص108- 109.
2 - انظر: جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص109.

3 - انظ��ر: محمود قاس��م: جمال الدين الأفغ��اني -حياته وفلس��فته-، ص120؛ وانظر: أحمد ماجد، 
مقدمة تحقيق كتاب رسالة الرد على الدهريين لجمال الدين الأفغاني، ص38.



169

العدد 10

وتقوّض النظم الاجتماعية، وتفرقّ بين الأفراد))). خاصّةً أنّ الرجل تعامل مع هذه القضية وغيرها 

تعامل الفيلسوف، من حيث ردّ الحجّة بالحجّة، والإلمام بالتيّارات الفلسفية القديمة والحديثة؛ 

إذ كان –كما يقول )محمد عبده(- »وهو في الفلسفة له سلطان على دقائق المعاني، وقوّة في حلّ 

ما يعضل منها«))).

ولعلّ المتأمّل في تاريخ كثير من الشعوب، يجد )الأفغاني( لم يكن مغاليًا ولا كاذباً فيما حدّث 

به؛ حيث كانت المذاهب المادية في بلاد اليونان تقضي بكل شراسة على الحضارة الزاهرة التي 

بناها الفلاسفة الثلاثة الكبار، الذين ربطوا الشعب بالتدينّ أو بالدين –على الرغم من أنهّ لم يكن 

عندهم في صورته النقية السليمة- فاستطاعوا أن ينتصروا فكريًّا وسياسيًّا وحربيًّا.

لقد ذهب )الأفغاني( إلى أنّ عظمة الإغريق كانت تنحصر في الاستمساك بالفضائل والخصال 

التي تقرّرها الأديان، فكلّ دين سماويًّا كان أم وضعيًّا، يحتوي على أسس خُلقُية لا حياة لأمُّة دون 

الاستمس��اك بها، فجميع هذه الديانات تحثّ على الفضائل وتنفّر من الرذائل، وتجعل الجانب 

العملي متمّمًا للجانب الروحي والعقلي.

وقد رس��م لنا )الأفغاني( صورة لصرح المدنية والحضارة ش��بهّه فيها بقلعة أو حصن له س��تة 

أركان، ويطلق على هذا الصرح بأركانه الستةّ اسم قصر السعادة الإنسانية، الذي تحاول أعاصير 

الماديين أن تدكّه، لتهبط بالإنسان من عرش المدينة الإنسانية إلى أرض الحيوان، وهذه الأركان 

الثلاثة تمثلّ ثلاث عقائد، وثلاث خصال جاءت الأديان تبثهّا في النفوس.

إنّ العقيدة الأولى تنحصر في أنّ الإنسان كائن منفصل عن الطبيعة، يشبه أنْ يكون مَلكًا أرضيًّا 

كرمّه الله، فأحس��ن خلقه ودفعه عن مس��توى البهيمة، وهذه العقيدة تربأ بصاحبها عن أن يكون 

له وجه متش��ابه مع الحيوان، وإذا سما الإنس��ان في الناحية الروحية والخُلقُية، كأنْ يوجّه غرائزه 

وجهة طيبة، ويبتعد عن الرذائل، صَفَتْ نفسه، وتاقت للعالم العلوي العقلي، وسَمَتْ في مدارج 

1 - ج�امل الدين الأفغاني: رس��الة الرد على الدهريين، ص89؛ وانظر: محس��ن عبد الحميد: جمال 
الدين الأفغاني المصلح المفُترىَ عليه، ص4.

2 - محمد عبده: الأعمال الكاملة، ج 2، ص349.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة170ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الكمال، فتتقدّم حضارته. وتتحقّق له بذلك الطمأنينة التي ينشدها)))، فليس الأمر إذن، من قبيل ما 

زعمه )أبيقور( من أنهّا تتحقّق عن طريق إشباع الرغبات واللذّات الحسية. يقول )الدكتور قاسم(: 

»المجتمع الذي ينظر أفراده بعضهم إلى بعض نظرة الحيوان الكاسر إلى فريس��ته، هو المجتمع 

نفس��ه الذي لا يجد متسّ��عًا من الوقت، لبناء مدنيّة أو حضارة تقوم على أس��اس إنكار الذات أو 

الحياة من أجل الآخرين. ولقد أرش��دنا التاريخ دائماً إلى أنّ الأمُم تتخّذ سبيلها إلى الفناء عندما 

تحلّ الأثرة فيها مكان الإيثار، وعندما يسخر أفرادها من المثُل العُليا«))). 

أم��ا العقيدة الثانية، فه��ي أنّ أيّ صاحب دين يعتقد أنّ الأمُّة التي ينتس��ب إليها أشرف الأمم، 

وأكثرها اتبّاعًا للحقّ، ويعتقد في كلّ مخالف في عقيدته هذه حائدًا عن طريق الحقّ والصواب، 

فإنّ اعتزاز المرء بدينه والتمسّك به، واتخّاذه أساسًا ينطلق منه إلى المدينة والحضارة، ليس نوعًا 

من التعصّب والتشدّد للدين))).	

والح��قّ أنّ تلك العقيدة عند )الأفغاني( تحاول أنْ تربط المس��لم بأمُّته وبدينه، كما تحاول أنْ 

تبّني أنّ الدين هو الأساس الذي ينبغي للمرء المسلم الاستناد إليه في بناء مرحلته الحضارية، وأنّ 

أيّ خطأ ينسب إلى الدين أحقّ بأنْ ينسب إلى فهم المسلمين الخاطئ للدين، وليس للدين ذاته، 

ومن ثمََّ فإنّ أيّ نيل من هذه العقيدة، يعُدّ في حقيقة الأمر نيًال من الإسلام بصفته دينًا للمسلمين، 

وهذا هو أحد الآثار السيّئة للإلحاد، فقد جعل من الإغريق بلدًا تفتقر إلى الوطنية والقومية؛ حيث 

فقََدَ الإغريق ثقتهم في عقيدتهم وفي مدنيّتهم، في القرن الثالث قبل الميلاد))).

أما العقي��دة الثالثة المكمّلة للعقيدتين الس��ابقتين، والتي تتصل اتص��اًال وثيقًا بهما، فهي أن 

الإنس��ان إذا آمن أنهّ أفضل من الحيوان، وأنّ أمُّته أفضل الأمُ��م، وأكثرها تحقيقًا للخير والعدل، 

فهو ينتهي إلى اعتقاد أنّ هذا الكمال الذي يراه في الحياة العابرة ليس إلا مقدّمة لكمال وس��عادة 

1 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص91- 92.
2 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص136-135.

3 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص92.
4 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص138.



171

العدد 10

في الحياة الأخرى))).

لقد نظر )الأفغاني( إلى هذه العقيدة على أنهّا أشدّ وقعًا في النفس، وأعظم أثراً من العقيدتين 

الس��ابقتين؛ وما ذلك إلا لأنهّا تمسّ حياة الخلود، ولأنهّا نتيجة لهما في الوقت نفس��ه. وعقيدة 

ا يتعدّى ذلك إلى التأثير في  مثل هذه، لا يقف تأثيرها عند مس��توى الفرد أو إصلاح حياته، وإّمن

 ٰ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّى َ لَا يُغَيِّر المجتم��ع كلهّ، وإصلاح حياته، تطبيقًا للمبدأ القرآني القائل: ﴿...إنَِّ اللَّه

نفُسِ��هِمْ...﴾ ]الرع��د: 11[، وهو المبدأ الذي وجدناه مطبَّقً��ا خير تطبيق عند )ابن 
َ
وا مَا بأِ ُ يُغَيِّر

باديس( ودعوته الإصلاحية))). فهذه العقيدة تحدّد لكلّ فرد مسؤوليّاته، وتوجب على كلّ عضو 

في المجتمع أنْ يلتزم شريعة العدل.

فإذا كانت هذه هي العقائد الثلاثة عند )الأفغاني(، فما هي الخصال المكمّلة لهذه العقائد في 

إقامة صرح السعادة والتقدّم؟

أوَُىل هذه الخصال، فضيلة الحي��اء، تلك العقيدة التي حاول القورينائيون القضاء عليها، من 

خلال حثّ الإنس��ان على أّال يخجل من إش��باع الرغبات والشهوات، وقد ذهب )الأفغاني( إلى 

أنّ ه��ذه العقيدة لها تأثيرها في حفظ نظام الاجتماع البشري، وكفّ الناس عن ارتكاب الش��نائع 

من القوانين))). هذه الخصلة لها دور في الارتقاء بالُأمم والشعوب، فهي تؤكّد صلات الألفة بين 

الأفراد، ك�ام تقوّي الروابط الاجتماعية بينهم، فالحياء يحف��ظ الحقوق، والوقوف عند الحدود 

التي لا يرضى الإنسان عن نفسه لو تجاوزها، وإذا ما ارتفع عن قوم غلبت عليهم صفات الخسّة 

والمجاهرة بالفحشاء، والانصراف إلى حياة الرذيلة))).

وث��اني ه��ذه الخصال، فضيل��ة الأمانة، وه��ي فضيلة اجتماعي��ة؛ حي��ث إنّ جميع الصلات 

والعلاقات الاجتماعية تفترض وجودها، فهي أس��اس للمعام�الت والمبادلات، فلنا أنْ نتخيّل 

1 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص93.  
2 - انظ��ر: اب��ن باديس: في مجالس التذكير من كلام الحكي��م الخبير، ج1، ص174؛ وانظر: محمود 

قاسم: عبد الحميد بن باديس الزعيم الروحي لحرب التحرير الجزائرية، ص45. 
3 -جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص93، 94.

4 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص142.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة172ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

قومًا لا يفون بعهودهم، إذن لفسدت الروابط الاجتماعية، وانمحت الثقة، وأصبح الغدر قانوناً. 

ك�ام لنا أنْ نتصور أمُّ��ة، وحكّامها، وجنودها، وقضاتها، وجُباته��ا، وخزنة أموالها غير أمناء على 

كلّ م��ا وكُِّل إليه��م)))، لقد ح��اول )الأفغاني( أنْ يب�ّن�يّ لنا من خلال ه��ذه الخصلة، كيف يكون 

تأثيرها قويًّا في كلّ قطاع م��ن قطاعات الدولة، فهي تعدّ علاجًا فعّاًال لكلّ ما يعترض الناس من 

أمراض اجتماعية. ولا أظ��نّ أنّ الأمانة في العمل والمعاملات إلا علامة على صلاح هذه الأمُّة، 

فإذا وجدت الأمانة في العمل، فلا كس��ل ولا خم��ول، وإنما إنجازات وتقدّم، كما أنّ الأمانة في 

المعاملات لا ت��ورث إلا حبًّا بين الناس، ومن ثمََّ تورث تكاتفًا وتعاوناً مع بعضهم بعضًا، ولكن 

المبادئ الإلحادية تقضي على هذا كليّةّ.

وثالث هذه الخصال، حاجة الإنسان الملُحّة إلى الاستعانة بأقرانه، حتى يستبدل بضعفه قوّة، 

وبخوفه أمنًا، وهذه هي الغاية والحكمة من خصلة الاجتماع التي فطر الله الناس عليها، لكنّ هذه 

الخصلة لا تكون لها أهمية إلا إذا كانت تتخّذ الصدق شعارًا لها؛ إذ لا يستطيع الإنسان العيش، 

وجلب النفع لنفسه، لو صوَّر له الآخرون الضارّ نافعًا، والنافع ضارًّا))).

إذن، تل��ك كانت العقائد الثلاثة الكبرى والخصال الثلاث التي تؤدّي بالأمم والش��عوب إلى 

، فإنّ أي قضاء  نيل حظوظها من الس��عادة من جانب، والارتقاء والعلوّ من جان��ب آخر. ومن ثمََّ

عليها يمثلّ قضاءً على هذه الس��عادة وذاك الارتقاء، وهذا ما حاولت معاول المادية أنْ تعمل فيه 

عملتها، فكتب لها الزعامة على بعض الأمم والشعوب، فكانت بذلك ضربة قاصمة لها، ومعوّقاً 

رئيسًا في نيل حرّيتّها الروحية السامية، ونهبًا لإرثها الحضاري ومستقبلها المنشود.

وإنْ كان )الأفغاني( يقصد من بيانه للعقائد والخصال الس��ت، أنْ يس��تحثّ هِمَمَ المسلمين 

للنهضة، وطرح الإلحاد ومس��الكه، فإنهّ- من جانب آخر- يمك��ن تطبيقها على أي أمُّة من الأمم 

من ذوي الديانات المختلفة، لتكون كفيلة بأنْ تس��تحثّ هِمَمَها، وتش��حذ طاقاتها، وصوًال إلى 

النهضة المأمولة، ونبذ هذه المادية.

1 - انظر: جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص96- 97.

2 - انظر: جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص98- 99.



173

العدد 10

ج- المذهب المادي في العصر الحديث:

إذا أطلق مصطلح المذهب المادي في العصر الحديث، فإنهّ يراد به في الأغلب، نظرية التطوّر 

التي ظهرت في أواخر القرن الثامن عشر، وأثناء القرن التاسع عشر بأسره على هيئة فروض عامّة، 

حاول من خلالها تفس�ري نشأة الحياة على س��طح الأرض، »وكانت هذه الفروض أو النظريات 

امت��دادًا في حقيقة الأم��ر لبحوث قام بها علم جديد، هو علم طبق��ات الأرض. فإنّ بحوث هذا 

العلم أثبتت أنّ المادة غير العضوية التي تتكون منها القشرة الأرضية مرتّ بأطوار عديدة وعصور 

جيولوجية، حتى وصلت إلى ما هي عليه الآن«))).

ولي��س م��ن هدفنا أن نع��رض آراء كلّ منهما تفصيًال في هذه المس��ألة؛ لأنّ ذل��ك ممّا يطول 

شرحه، كما أنهّ لا يتسّ��ع له المقام، كما يبدو لي أنّ ذل��ك لم يكن من ضمن أهداف )الأفغاني(، 

��ا كان هدفه الرئيس، هو بيان مخالفة هذه النظرية للعقائد الإس�المية، وأنهّا تمثلّ ثوباً ماديًّا  وإّمن

إلحاديًّا جديدًا، فضًال عمّا يترتبّ عليها من خطورة فلسفية وحضارية ودينية. خاصةً وأنهّ كان له 

بصفته مفكِّراً إس�الميًّا طرح آخر؛ إذ »دعا إلى الجامعة الإسلامية، وإلى تأسيس النهضة الحديثة 

على قواعد التمدّن الإسلامي، وإلى تجديد الدين، سبيًال لتجديد الدنيا«))). ولن يتحقّق ذلك إلا 

بالوحدة؛ إذ كان يرى أنّ »الاتفاق والتضافر على تعزيز الولاية الإس�المية من أش��دّ أركان الديانة 

، فإنّ خطورة المذاهب المادية تكمن -أوّل ما تكمن- في أنهّا تقضي على  المحمدية«))). ومن ثمََّ

هذه الوحدة وتلك الولاية، وهذا ما يفسّر لنا عامًال من عوامل نقد )الأفغاني( لهذه المذاهب.

لقد ذهب كلّ من )لامارك-Lamarck( و)داروين( إلى القول بتطوّر الكائنات الحية وتسلسلها 

من أصل واحد، وقد بنى الاثنان نظريتّهما على ما لاحظاه من وجود انحراف في التركيب العضوي 

في ع��دد من الفصائل الحيوانية، وعلى ما ش��اهداه من التغيرات التي تح��دث لدى الحيوانات 

ات التي تطرأ على الكائن الحي تحدث  المستأنسة. لكنهما اختلفا بعد هذا، فالأول يرى أنّ التغّري

بسبب اختلاف حاجاته الداخلية، فإذا ما حدثت هذه التغيرات ثبتت عن طريق العادة، وانتقلت 

1 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص175- 176.
2 - محمد عبده: جمال الدين الأفغاني بين حقائق التاريخ وأكاذيب لويس عوض، ص40-39.

3 - جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده: العروة الوثقى، ص100.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة174ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ات تحدث في أي اتجاه  بعد ذلك بالوراثة. أم��ا )داروين( فيرى على خلاف ذلك، أنّ هذه التغّري

ووفقًا للصدفة، ولا يهمّ أنّ تكون مناسبة للبيئة أو غير مناسبة))).

، وبالتنافس  وقد فسّر )داروين( هذا التطوّر بوجود قوّة داخلية في الكائن الحي تؤدّي إلى التغّري

ا  وال�رصاع من أجل الحي��اة، وبقانون البقاء للأصلح، الذي لم يكن عن��ده في صالح الفرد، وإّمن

في صالح النوع؛ لأنهّ يؤدّي إلى تطوّر الأنواع الحيوانية لتنتج أنواعًا حيوانية جديدة، تس��مح لها 

، فقد انتهى هذا التطوّر –في رأيه- إلى آخر  خصائصه��ا بالقدرة على التكيفّ مع البيئة))). ومن ثمََّ

نوع من أنواع الس�اللة الحيوانية، وهو الإنسان، الذي يعدّ –حس��ب نظريته- خاتمة لهذا التطوّر 

المستمر، ونتيجة منطقية له.	

ومن الواضح أنّ نظرية )داروين(، ومن قبله )لامارك( بعيدة عن الواقع، وبعيدة عن الملاحظة 

، فهي لا تعدو أنْ تك��ون مجردّ احتمال لا يرق��ى إلى مرتبة البرهان  والتجرب��ة العملية. ومن ثَ��مَّ

أو الدلي��ل، وقد كان ه��ذا مناط نقد أحد الباحثين عندما قال: »ه��ذه النظرية التي أجمع العلماء 

ع�ىل صحّتها، هل لاحظه��ا أحدهم أو جرّبها في معمل��ه؟!.... والجواب لا! فذلك ضرب من 

ا، حتى أنهّ لا س��ؤال عن  المس��تحيل. إنّ مزعومة الارتقاء معقّ��دة، وهي تتعلقّ بماض بعيد جدًّ

تجربتها وملاحظتها«))).

ثالثًا: نقد جمال الدين للمذهب المادي الحديث:

لقد كان )الأفغاني( ملمًّا بتطوّر النظريات المادية في أوربا إلى أبعد حدّ، الأمر الذي مكّنه من 

الردّ بوضوح ودقةّ ع�ىل تلك النظريات الإلحادية، ويمكن حصر الخطوط العريضة والتفصيلية 

لنقده لها، فقد حصر النقد في ثلاثة أمور فقط:

1. نقد أدلة )داروين( في نظرية التطوّر.

2. نقد فكرة المادة الحيَّة لدى بعض المحدثين.

1 - انظر: محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص179- 183.

2 - انظر: محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص179- 180.
3 - وحيد الله خان: الإسلام يتحدى، ص167.



175

العدد 10

3. فكرة )الأفغاني( عن الإنسان.

فمن المعروف أنّ الماديين يعتمدون في تفسير وجود الأنواع المختلفة في الكون على  	

فك��رة التطوّر من النق��ص الموجود في الفصائل النباتي��ة والحيوانية الدنيا، حت��ى مرتبة الكمال 

الموجود عند الإنسان، وبعض الحيوانات الراقية والنباتات أيضًا))).

وتقوم هذه النظرية على أمرين:

أ. هو أنّ التطوّر يسير على غير هدى، أي وفقًا لما توحي به الصدفة.

ب. إنكار العناية الإلهية في الكون.

وق��د ضرب )الأفغاني( مثاًال على تهافت ه��ذه النظرية، فذهب إلى أنهّ ل��و أمكن ما يقولون، 

لأمكن أن يصير البرغوث فيًال بمرور الزمن ومرّ الدهور، وأنْ ينقلب الفيل برغوثاً كذلك))). 

وإذا كانت نظرية )داروين( تتصوّر أنّ البذور الأوُلى التي تعدّ أصًال لوجود الكائنات قد نشأت 

من تلقاء نفسها، وأنهّا تطوّرت على مر الزمن، فاستطاعت أن تنمو، وتستكمل الأعضاء التي يغلب 

عليها الدقةّ المتناهية والحكمة الكاملة، فإنّ بعض الباحثين يتخّذ من دقة تلك الأعضاء دليًال على 

فساد تلك النظرية، كما أننّا وجدنا المسلك نفسه عند )الأفغاني( الذي أكّد على أن علماء وظائف 

الأعضاء ليبدون دهشتهم البالغة من تركيب الحيوان، وما ينطوي عليه من الحكمة، فهل يعقل إذن 
أنْ تنشأ هذه الجراثيم صدفة واتفاقاً؟ وهل يعقل أن تهتدي هذه الصدفة إلى تلك الدقة البالغة؟)))

وإنْ كان )الأفغ��اني( ق��د وصف )داروين( بالمس��كين التائ��ه في مجاهل الأوه��ام، وجهالة 

الخرافات؛ فلأنّ هذا الأخير يستند إلى أمور لا تصلح مطلقًا أن تكون أساسًا لفكرة التطوّر، وقد 

اس��تدلّ )الأفغاني( على ذلك بالمثال القائل: إن الخيول في سيبيريا وبلاد الروس أغزر شعراً من 

خيول بلاد العرب، فإنّ س��بب الاختلاف في هذا المثل، هو الس��بب نفسه الذي يؤدّي إلى كثرة 

النب��ات وقلتّه في بقع��ة واحدة في وقتين مختلفين، وذلك تبعًا لاخت�الف كثرة الأمطار أو قلتّها، 

ووفرة مياه الري أو ندرتها، أو السبب نفسه الذي نرى من أجله أجسام البشر تمتاز بالضخامة أو 

1 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص80- 81.
2 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص81.
3 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص82.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة176ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

النحافة باختلاف المناطق، دون أنْ نتخّذ من ذلك دليًال على الاتجاه نحو التطوّر))).

وهناك فكرة ثانية نقدها )الأفغاني(، وهي فكرة المادة الحية لدى بعض المحُدَثين، وهي فكرة 

تعدّ –في الحق- مراوغة أو التفافاً منهم؛ لأنهّم رأوا أنّ من المستحيل عليهم تفسير الكائنات، وما 

ات بناء على خواصّ المادة المجردّة من الإرادة والشعور، فقد أراد المحُدَثون  يطرأ عليها من تغّري

أن يزُجوا بضاعتهم، فذهبوا إلى أنّ النظام الدقيق في الصور التي تتش��كل بها المادة الحية يرجع 

إلى أنّ الم��ادة الأوُلى مزوّدة بالقوّة والش��عور، »وهذا هو مذهب الم��ادة الحيَّة الذي رأيناه لدى 

قدماء الإغريق، والذي عاد إلى الظهور عند أش��دّ أتباع داروين غلوًا في تطبيق نظريتّه، واتخاذها 

أساسًا لهدم المذاهب الروحية، ونعني به هيجل«))).

وهذا ما ذهب إليه )الأفغاني( الذي أكّد بوضوح أنّ الطبيعيين في القرن التاسع عشر ليسوا إلا 

أنص��ارًا لمذهب الذرةّ عند )ديمقريطس( في القرن الخامس قب��ل الميلاد، لكنّ هذا الأخير كان 

أكثر منطقًا مع نفسه؛ لأنهّ فسّر المادّة تفسيراً آليًّا، وأنكر وجود أيةّ قوة أو إدراك أو عقل يصاحب 

المادة أو الذرات، وهذا ما لم يفعله المحُدَثون الماديون؛ إذ كان ينبغي أن يكونوا أكثر منطقًا، فلا 

يلجؤون مرة أخرى إلى تلك القوة غير المادية التي يريدون هم إنكارها))). كما وجد )الأفغاني( أنّ 

المحُدَثين الماديين ينكرون الحكمة في كلّ شيء، ثمّ يعودون فينسبونها إلى ذرات )ديمقريطس( 

التي جردّها من كلّ عنصر إدراكي أو شعوري.

، مدعين أن  وإنْ كان هناك بعض الدارس�ني الذين يس��مون نقد )الأفغاني( للدراوينية تهجمًا

نقده لا يخرج ع��ن إطار الرنين اللفظي والمبالغة الخطابية))). لك��ن هذا غير صحيح، بدليل أن 

)الأفغ��اني( نقد النظرية من جانب�ني: جانب الهدم وجانب البن��اء؛ إذ كان من الطبيعي ألا يقف 

ا كان عليه أنْ يعرض  )الأفغاني( عند حدود نقده لنظرية )داروين(، أو قل هدمها من أساسها، وإّمن

لمرحلة البناء، فبّني فكرته عن الإنس��ان، وهي في الحقّ الفكرة التي عَّرب عنها الإسلام من خلال 

1 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص82.
2 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص210.

3 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص84.
4 - انظر: على الوردي: الفيلسوف الثائر السيد جمال الدين الأفغاني، ص141.



177

العدد 10

القرآن الكريم والسُ��نَّة النبوية الشريفة. فالإنسان عند )جمال الدين لأفغاني( ليس امتدادًا للعالم 

الطبيعي، كما يظ��ن الماديون من أمثال )داروين( و)لامارك( و )س��بنسر-Spencer( و )هيجل-

ا هو عالم ميّزه الله عن الحيوانات الأخرى بالقدرة على الاختراع؛  Hegel( و )كانت- Kant(، وإّمن

فهو إنس��ان صانع مبتكر، وإنْ كان المناطقة قد عرفّوا الإنسان بأنهّ حيوان عاقل، فإنّ من الأوَلى 

–في نظر )الأفغاني(- أنْ يقولوا أيضًا بأنهّ إنسان صانع؛ حيث إن الابتكار أو الاختراع هو ما يجعل 

الإنس��ان إنس��اناً، فيخلق بذلك هوّة فاصلة بينه وبين الحيوان))). وهي الفكرة التي نجدها لدى 

أحد أكبر فلاسفة الفرنسيين الروحيين في القرن العشرين، وهو )هنري برجسون( الذي تكلمّ هو 

الآخر عن مراتب الأنواع والفصائل، فتحدّث عن الإنس��ان باعتباره حيواناً صانعًا))). وهو بذلك 

يحاول أنْ يعلي من قيمة الإنسان التي أعلتها العقيدة الإسلامية، والتي حاولت المذاهب المادية 

اختطافها إلى مجاهلها، كلّ ذلك من أجل غاية س��امية، وهي إصلاح الجماعة الإسلامية، فعمد 

إلى »طريق التوفيق بين أصول الإسلام الصحيحة، وبين قواعد علم الاجتماع التي ظهرت فائدتها 

في إصلاح شؤون البشر، وانتظام أحوال الجماعات«))).

لقد ذهب )الأفغاني( إلى أنّ عنصر الصنعة والابتكار يظهر بوضوح في حياة الإنسان الحيوية 

العضوية والنفس��ية والخُلقُية، بحيث تظهر –في رأيي- الإنسان كأنهّ له عالمه الخاص المنفصل 

عن الطبيعة. وإنْ كانت حاجاته العضوية من مأكل ومشرب ومسكن تشبه مثيلتها عند الحيوان من 

الوجهتين التركيبية أو التشريحية، فإنهّما تختلف من جهة الوسائل التي تستخدمها في إشباعها؛ 

لأنّ طعامه وشرابه ومسكنه وملبسه يتطلبّ منه ابتكارًا. ومن ثمََّ وجدناه يؤكّد على استخدام عنصر 

الصنعة أو الابتكار في اتجاهات الإنسان الأخرى، كالنزوع إلى الأسرار الإلهية، والرغبة في دراسة 

الخواص الطبيعية، والكش��ف عن الحقيقة في كلّ شيء، فإنّ كل هذه الاتجاهات المتباينة تأتيه 

عن طريق التربية، وفي هذا دلالة على أن تأثير العوامل الخارجية، وتركيب البدن ليسا كلّ شيء، 

ا توجد بجوارهما عوامل مهمة، وهي العوامل الروحية، فتطوّر الإنسانية وتقدّم أفكارها ليس  وإّمن

1 - محمد المحزومي: خاطرات جمال الدين الأفغاني، ص99-98.
2 - انظر: هنري برجسون: التطور الخالق، ص16-15.

3 - انظر: عبد القادر المغربي: جمال الدين الأفغاني ذكريات وأحاديث، ص64.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة178ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ا هو نتيجة الصرح الذي وضع أساس��ه الأجيال الس��ابقة، من  نتيجة لتقدّم الحياة العضوية، وإّمن

خلال المعلومات التي اكتسبتها الإنس��انية عن طريق التربية، كأنّ الإنسان أصبح عالماً صناعيًّا 

في عقله وصفاته الروحية))).

لقد وجد بعض الدارس�ني الجادي��ن أنّ الفكرة التي يعرضها )ج�امل الدين الأفغاني(، بمثل 

هذا اليسر والوض��وح، هي تلك التي يقرّرها علماء النفس الاجتماعي في القرن العشرين، ممّن 

يس��لمّون مثله بأنّ الحياة العضوية ليس��ت إلا أساسً��ا تعتمد عليه العملياّت النفسية، وهي تلك 

العمليات التي لا تنمو حقيقة إلا في الحياة الاجتماعية، وعن طريق التربية))). 

خاتمة:

لا ش��ك في أن موضوع الدراس��ة ذو أهمية خاصة، وربما تقاس أهميته في بعض جوانبها من 

خلال م��ا تمخّض عنه من نتائج، وعليه فإنّ��ه يمكن القول إنّ موضوع نق��د المادية الغربية عند 

)جمال الدين الأفغاني( قد أثمر بعض النتائج المهمة، ويمكن بيانها فيما هو آت:

11 ضرورة الاهتمام بدراسة الشخصيات الإسلامية المعاصرة التي أثرّت حياتنا الفكرية، .

وأثرّت في مس�رية الفكر والنهضة في القطر الإس�المي، ومن أهمّ هذه الش��خصيات 

شخصية )جمال الدين الأفغاني(. فالرجل، فضًال عن جهوده في النهضة والإصلاح، 

فقد كان ل��ه جانب لا يقلّ إشراقاً، وهو نقد المادية الغربي��ة، وما بنُيت عليه من دعوة 

لإنكار الثوابت، والبحث الزائف عن كلّ ما هو محسوس فقط.

22  العم��ل على تكثيف الجهود الفكرية الفردي��ة والجماعية في اتجاه بيان تهافت الفكر .

المادي وس�رب أغواره وكش��ف تهافته، وخطورة النتائج المترتبة عليه، إنسانياً وخُلقُيًّا 

ودينيًّا.

1 - جمال الدين الأفغاني: رسالة الرد على الدهريين، ص98، 99.
2 - محمود قاسم: جمال الدين الأفغاني -حياته وفلسفته-، ص215.



179

العدد 10

33 أن مشروع )الأفغ��اني( النهضوي الإصلاحي إذا كان يقود على رافد البناء، من خلال .

بيان ما على الأمُّة اتباعه في س��بيل تحقيق وحدتها الإس�المية وما يلزمها من وس��ائل 

للوص��ول إليها، فإنه يقوم في الوق��ت ذاته على رافد يمثل الهدم، أي هدم كل الأفكار 

الهدأمُّ��ة التي تعيق تحقيق مشروعه هذا، ومن ثم نفهم عليّة نقده للتيار المادي قديمًا 

وحديثاً.   

44 أنّ موقف )الأفغاني( من الحضارة الغربية والعلوم والغربية لم يكن موقفًا عدائيًّا، ولكنّه .

كان موقفً��ا يؤيدّ ما فيها من محامد لا تخالف الدي��ن، ولا تعيق حركة تطوّره، ويقف 

بالمرصاد لكلّ ما من ش��أنه أنْ يمثلّ مخالفة وهدمًا م��ن الناحية الدينية أو الخُلقُية أو 

الإنسانية أو غيرها.

55 أنّ نقد )الأفغاني( للمادية الغربية هو نقد له أبعاد دينية؛ إذ لم يكن )الأفغاني( ليسمح .

لفكر ما أنْ ينطوي على آراء تخالف الدين وتناقضه، وتنكر البعث والحس��اب واليوم 

الآخر دون أن يوجّه له س��هام النقد بصفته مفكّراً إسلاميًّا، يدعو لإقامة وحدة أساسها 

الدين تحت مسمّى الوحدة الإسلامية.

66 أن )الأفغ��اني( فه��م حقيقة المصطلح��ات الغربية، وم��ن ثمَّ نس��تطيع أنْ نجد عنده .

مصطلحات م��ن نحو: الدهرية، والطبيعية، والمادي��ة، والإلحاد بمعنى واحد؛ لأنهّا 

كلهّا روافد لمنبع واحد، يدعو لإنكار الدين ووجود الله تعالى.

77 أنّ المذهب الطبيعي لم يكن وليد العصر، بل كانت له جذور بعيدة متغلغلة في تاريخ .

الفكر البشري، خاصّة في البيئ��ة اليونانية القديمة عند عدد من زعماء هذا الفكر، من 

أمثال )ديمقريطس( و)أبيقور(، وغيرهما.

88 أنّ تأصي��ل )الأفغاني( لقضية المادي��ة الغربية كان نقضًا في محل��ه؛ إذ نقد المذهب .

المادي قديمًا عند أعلامه في الفلسفة اليونانية، فنقد مذهب الذرةّ عند )ديمقريطس(، 

ونقد أعلام مذاهب اللذّة الذين أحال��وا حياة اليونان إلى جحيم من اللا أخلاق، وقد 

بّني )الأفغاني( التدهور الخُلُقي والحضاري والسياسي الذي ترتب على هذه المذاهب 

الهدّامة.

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة180ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

99 أنّ نقد )الأفغاني( للمذاهب المادية المعاصرة كان في محلهّ؛ فقد نقد جميع الفلسفات .

وأعلامه��ا الت��ي تقود إلى إنكار كلّ ما ه��و غير مادي، وأخصه الدي��ن وما ينبني عليه 

من تعاليم. ومن ثمََّ فقد نقد الماركس��ية والداروينية والهيجيلية وغيرها من الفلسفات 

والأعلام.

وأهم ما ترتبّ على هذا البحث من نتائج، هو الكشف عن المنهج النقدي الرصين الذي 1010

اتبع��ه )الأفغاني( في نقد نظرية التطوّر عند )داروين(، وما تقوم عليه من مثالب، مبيّنًا 

العقائد الأساس، والخصال الرئيس��ة لأي بناء حضاري، تلك الخصائص والخصال 

التي حاول )داروين( ونظريتّه هدمها.  



181

العدد 10

المصادر والمراجع:

• ابن باديس: تفس�ري ابن باديس، في مجالس التذكير من كلام الحكي��م الخبير، الجزائر، دار 	

الرشيد، 1430هـ - 2009م.

• أحمد ماجد: مقدمة تحقيق كتاب رسالة الرد على الدهريين لجمال الدين )الأفغاني( ترجمة 	

محمد عبده، لبنان – بيروت، دار المعارف الحكمية، ط1، 1438هـ / 2017م.

• ألفرد إدوارد تايلور: فلسفة أرسطو ترجمة، عزت قرني، دار الطليعة، بيروت، ط1، لا ت.	

• جمال الدين الأفغاني: البيان في الإنجليز والأفغان، القاهرة، مؤسسة هنداوي، لا ط، 2014م.	

• جمال الدين الأفغاني: رس��الة الرد على الدهريين، ترجمة: محمد عبده، لبنان – بيروت، دار 	

المعارف الحكمية، ط1، 1438هـ / 2017م.

• جمال الدين الأفغاني، محمد عبده: العروة الوثقى، القاهرة، مؤسسة هنداوي، لا ط، 2015م.	

• روس��ان زاهد: منهج )الأفغاني( العقلي في دفاعه عن الإسلام، سوريا، مجلة جامعة دمشق، 	

مجلد 24، العدد 1 – 2، 2008م.

• عبد الرحم��ن الرافعي: جمال الدين )الأفغ��اني( باعث نهضة الشرق: سلس��لة أعلام الفكر 	

العربي، القاهرة، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، لا ط، 1961م. 

• عبد القادر المغربي: جمال الدين )الأفغاني( -ذكريات وأحاديث-، القاهرة، مؤسسة هنداوي، 	

لا ط، 2021م.

• عبد المقصود عبد الغني: النظرية الخُلقُية في الإسلام -دراسة مقارنة-، دار الثقافة العربية، لا 	

ط، 1412هـ / 1991م.

• على الوردي: الفيلسوف الثائر السيد جمال الدين الأفغاني، تحقيق: عبد الحسن الصالحي، 	

مؤسسة البلاغ -دار سلوني، لا ط، 1430هـ / 2009م.

• علي شلش: سلسلة الأعمال المجهولة، لندن، طبعة رياض الريس، لا ط، لا ت.	

• علي شلش: جمال الدين )الأفغاني( بين دارسيه، القاهرة، دار الشروق، ط1، 1987م.	

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة



بِيْعَة182ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

• مالك بن نبي: القضايا الكبرى، بيروت – لبنان، دار الفكر المعاصر، ط1، 1991م.	

• محسن عبد الحميد: جمال الدين )الأفغاني( المصلح المفُترىَ عليه، مؤسسة الرسالة للطباعة 	

والنشر والتوزيع، دار الفرقان للنشر والتوزيع، لا ط، 1985م.

• محم��د المحزومي: خاطرات جمال الدين الأفغاني، بيروت–لبنان، المطبعة العلمية، لا ط، 	

1931م.

• محمد رشيد رضا: المنار، عدد 26 إبريل، لا م، 1923 م. 	

• محمد عبده: الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده، بيروت – لبنان، لا ط، 1972م.	

• محمد عبده: الثائر الإسلامي جمال الدين الأفغاني، القاهرة، دار الهلال، لا ط، 1973م.	

• محم��د عبده: جمال الدين )الأفغاني( بين حقائق التاري��خ وأكاذيب لويس عوض، القاهرة، 	

دار السلام للطباعة والنشر والترجمة، ط1، 2009م.

• محمد عثمان الخش��ت: الإس�الم والعلم بين )الأفغ��اني( ورينان، القاه��رة، دار قباء، ط1، 	

1998م.

• محم��د فتحي عبد الله: المدرس��ة الفيثاغورثية -مصادرها ونظرياته��ا-، القاهرة، لا د، لا ط، 	

.1989

• محمود قاسم: عبد الحميد بن باديس الزعيم الروحي لحرب التحرير الجزائرية، القاهرة، دار 	

المعارف، لا ط، 1968م. 

• محمود قاس��م: مقدمة في نقد مدارس علم الكلام، مقدمة تحقيق كتاب مناهج الأدلة لـ ابن 	

رشد، القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، لا ط، 1955م.

• محمود قاس��م: جمال الدين )الأفغاني( -حياته وفلس��فته-، القاه��رة، مكتبة الأنجلو، لا ط، 	

.1955

• ميرزا لطف الله خان: جمال الدين الأسدآبادي المعروف بالأفغاني، ترجمة وتقديم وتعليق: 	

صادق نشأت وعبد المنعم حسين، القاهرة، الأنجلو المصرية، لا ط، 1957م.

• هنري برجسون: التطور الخالق، ترجمة: محمود قاسم، مراجعة: نجيب بلدي، وزارة الثقافة 	

والإرشاد، مصر، لا ط، لا ت.



183

العدد 10

• وحيد الله خان: الإس�الم يتحدى، ترجمة: ظفر الإسلام خان وعبد الصبور شاهين، القاهرة، 	

مؤسسة المختار الإسلامي، ط7، 1397هـ/ 1977م.

• وفاء عبدي وس��ارة ظافري: جمال الدين )الأفغاني( وإصلاحه في العالم الإس�المي، رسالة 	

ماجس��تير، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة 8 مايو قالمة، قسم التاريخ، 2015 – 

2016م.

• يوس��ف كرم: تاريخ الفلس��فة اليونانية، لا م، مطبعة لجنة التألي��ف والترجمة والنشر، لا ط، 	

1373هـ/ 1953م.

الروابط الإلكترونية:

• حسن حنفي: )الأفغاني( المسلم الثائر، على الربط الآتي:	

https://elaph.com/Web/NewsPapers/20201281194/02/.html

• المؤتمر الدولي لجمال الدين الحسيني، المجمع العالمي للتقريب بن المذاهب الإسلامية، 	

على الرابط الآتي:

https://taqrib.ir/ar/library/print/70226/

)الأفغاني( ونقدُ الماديَّة الغربيَّة





185

العدد 10

ص
ّ
  ملخ

التأكيد على مسؤوليَّة  الحيويَّة بين الإنسان وبيئته، ونرى  العلاقة  الكتاب  نقرأ في صفحات هذا 
مكوِّنات  من  تحتويه  بما  فالأرض،  الله.  خلقه  الذي  البيئي  التوازن  على  الحفاظ  في  الإنسان 
طبيعيَّة، تتطلَّب من الإنسان الاهتمام بها وعدم تدمير مواردها. من خلال منظور ديني وعلمي، 
يناقش الكتاب كيفيَّة تفاعل الإنسان مع البيئة وفقًا لتعاليم الشريعة الإسلاميَّة التي تدعو إلى إعمار 
الأرض والاعتناء بها. كما يشير الكتاب إلى خطورة التلوُّث والإهمال البيئي نتيجة تجاهل هذه 

المبادئ.

يتناول الكاتب ضمن فصول كتابه »الإسلام والبيئة« مسؤوليَّة الإنسان في استثمار ثروات الأرض 
بل هو  لتحقيق رغباته،  يسعى  ليس مجرَّد مخلوق  الإنسان  أنَّ  التأكيد على  مع  بشكل مستدام، 
راعٍ للأرض والمخلوقات من حوله. ويبُرز أهمّيَّة الالتزام بالأوامر الإلهيَّة التي تحافظ على البيئة 
د الكتاب على ضرورة السعي إلى الرزق بالطرق  وتحقيق التوازن في الحياة. مضافاً إلى ذلك، يشُدِّ
المشروعة والحفاظ على نظافة البيئة والروح والجسد. ويختتم الكاتب بتأكيده على أهمّيَّة التعايش 
السلمي بين الأديان والشعوب كونه جزءًا من مسؤوليَّة الإنسان في الحفاظ على سلام المجتمع.

الكلمات المفتاحية: 

1 -  مترجمة، من سوريا.

ُ
ة
َ
ئ
ْ
البِي

َ
 و

ُ
م

َا
ل

ْ
الِإس

قراءة: لينا السقر)1(

قراءة في كتاب

البيئة، الإنسان، القرآن الكريم، الموارد الطبيعيَّة، الأوامر الإلهيَّة، 
الأعمال السيِّئة، الأعمال الحسنة، المدينة الفاضلة.



بِيْعَة186ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Ms. Lina Al-Saqar )1(

  Abstract 

In this book, we explore the vital relationship between humans and their 
environment, emphasizing humanity’s responsibility to preserve the ecological balance 
established by Allah. The Earth, with all its natural components, requires human care 
and the protection of its resources. From both religious and scientific perspectives, 
the book discusses how humans should interact with the environment in accordance 
with Islamic teachings, which advocate for the Earth’s cultivation and preservation. It 
also highlights the dangers of pollution and environmental neglect resulting from the 
disregard of these principles.

Within the chapters of his book, the author addresses humanity›s responsibility 
to utilize the Earth›s resources sustainably, emphasizing that humans are not merely 
creatures driven by their desires but are stewards of the Earth and all living beings. The 
book underscores the importance of adhering to divine commandments that safeguard 
the environment and maintain balance in life. Additionally, it stresses the necessity 
of seeking lawful means of sustenance and preserving the purity of the environment, 
the soul, and the body. The author concludes by affirming the importance of peaceful 
coexistence among religions and peoples as part of humanity›s responsibility to 
maintain societal harmony.

Keywords:
 Environment, Humanity, the Holy Qur’an, Natural Resources, Divine Commands, Evil 
Deeds, Good Deeds, Ideal city.

1 -    Translator - Syria.

Islam, Environment

Reading a Book



187

العدد 10

بطاقة الكتاب

عنوان الكتاب: الإسلام والبيئة

مؤلف الكتاب: آية الله الشيخ عبد الله الجوادي الآملي

دار النشر: دار الإسراء للنشر 

سنة النشر: 1968م. 

عدد الصفحات: 345.

اللغة الأصليَّة للكتاب: اللغة الفارسيَّة.

ترجمه للعربيَّة: مقداد الحيدري.

مة
ِّ
مقد

في عالمنا المعاصر، من الضروري التأمُّل في العلاقة التي تجمع بين الإنس��ان وبيئته، وكيف 

يؤثِّ��ر كلٌّ منهما في الآخر. فمن��ذ أن خلق الله تعالى الكون، وضع في��ه توازناً دقيقًا من مكوِّنات 

الأرض والمي��اه والهواء والنباتات والحيوانات؛ حيث تعمل هذه العناصر كلهّا بتكامل للحفاظ 

يَّة مسؤوليَّة الإنس��ان في هذا النظام البيئي الشامل؛  على اس��تمراريَّة الحياة. ومن هنا، تظهر أهمِّ

حيث يعُتبر الإنسان المخلوق الذي وهبه الله القدرة على التأثير في الأرض، سواء بالإصلاح أم 

بالفساد.

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



بِيْعَة188ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ة الكائنات الحيَّة  يأتي هذا الكتاب ليُلقي الضوء على دور الإنسان في الحفاظ على البيئة وصحَّ

من خلال منظور ديني وعلمي. وقد حثَّت الديانات السماويَّة، وبالأخصّ الإسلام، على ضرورة 

الحفاظ على كوكب الأرض وعدم اس��تنزاف موارده أو تدمير عناصره الحيويَّة. كما أكَّدت على 

ضرورة الاقتداء بالأوامر الإلهيَّة التي تدعو إلى إعمار الأرض، والتأكيد على مس��ؤوليَّة الإنس��ان 

في هذا الإطار؛ حيث أصبح التلوُّث البيئي والإهمال الذي يعاني منه كوكبنا اليوم نتيجة تجاهل 

هذه المبادئ الأساس، ما أدَّى إلى تدهور جودة الحياة بشكل عام.

نقرأ ضمن صفحات الكت��اب المفاهيم المتعلِّقة بكيفيَّة الحفاظ على البيئة في ضوء الشريعة 

الإس�الميَّة، من أهمّيَّة استثمار ثروات الأرض بشكل مثالي بما يتماشى مع أوامر الله، وكيف أنَّ 

الاس��تعمار الس��لبي والتعامل غير المس��ؤول مع الموارد الطبيعيَّة له تأثيرات كارثيَّة على البيئة.  

ويسُلِّط الضوء على العلاقة الوثيقة بين الإنسان والبيئة من وجهة نظر دينيَّة، مؤكِّدًا على أنَّ الإنسان 

ليس مجرَّد مخلوق معني بتحقيق رغباته الشخصيَّة، بل هو راعٍ للأرض والمخلوقات من حوله.

- والإنس��ان والطبيع��ة، فالإنس��ان لا يمكنه  نع��رف تمامً��ا العلاقة ب�ني الخال��ق -عزَّ وج��لَّ

��ق الت��وازن والرخ��اء في حيات��ه إلا إذا الت��زم بالأوام��ر الإلهيَّ��ة الت��ي تضم��ن حماي��ة  أن يحقِّ

البيئ��ة والحف��اظ ع�ىل أرزاقه. وم��ن هنا، ت�ربز أهمّيَّ��ة العم��ل والس��عي إلى ال��رزق بالطرق 

 المشروع��ة، م��ع التأكيد ع�ىل أنَّ الحف��اظ على نظاف��ة البيئ��ة هو جزء م��ن هذه المس��ؤوليَّة. 

يحثُّن��ا الكاتب ع�ىل ضرورة احترام العلاقات الإنس��انيَّة والاهتمام بها، مش�رياً إلى أنَّ التعايش 

الس��لمي والتسامح بين الأديان والش��عوب هو جزء من مسؤوليَّة الإنسان في الحفاظ على سلام 

المجتمع بشكل عام.

عرض الكتاب

 انطلاقاً من أهمّيَّة الحفاظ على البيئة وإبراز دور الإنسان في المحافظة عليها، يتطرَّق الكتاب 

ة الكائن��ات الحيَّة، وتوضيح  ث عن مس��ؤوليَّة الإنس��ان في الحفاظ على البيئة وصحَّ إلى التحدُّ

الأضرار الناتجة عن التلوُّث والإهمال البيئي. كما يشير إلى أهمّيَّة العلم والدين في تعزيز الوعي 

البيئي والتزام المجتمعات بحماية البيئة من أجل تحسين جودة الحياة.



189

العدد 10

ث فيه��ا الكاتب عن دور الإنس��ان وعلاقته  ��ن الكتاب خمس��ة فصول رئيس��ة، يتحدَّ يتضمَّ

 بالبيئة وضرورة إعمار الأرض، مستشهدًا بآيات من القرآن الكريم والأحاديث النبويَّة الشريفة.

ث الفصل الأول عن ضرورة اس��تثمار ثروات الأرض بصورة مثاليَّ��ة، وضرورة الاقتداء  يتح��دَّ

بالأوامر القرآنيَّة لعمارة الكون، وما ينتج من مخالفتها. ويبرز أيضًا أثر الاس��تعمار السلبي على 

البيئة.

في الفص��ل الثاني، يتناول الكتاب تعريف الإنس��ان بأكثر من منظور وعلاقته بالبيئة من جهة، 

ث عن الاهتمام بالبيئة م��ن وجهة نظر دينيَّة. وينتق��ل في الفصل الثالث  وم��ن جهة ثاني��ة، يتحدَّ

- والإنس��ان والطبيعة، وضرورة التزام الإنس��ان  إلى الحدي��ث عن العلاقة بين الخالق -عزَّ وجلَّ

بالأوامر الإلهيَّة، مبرزاً كيف يصبح العالم من حولنا سيِّئاً مع سوء النوايا والتصرُّف. يظهر في هذ 

الفصل الأرزاق الآتية من الطبيعة، وكيف تصبح الأمور أسوأ في حال استخدامها بشكل خاطئ. 

يَّته، وعن أهمّيَّة السعي للرزق بالطرق  ص الكاتب الفصل الرابع للحديث عن العمل وأهمِّ يخصِّ

 المشروعة. كذلك يتناول أهمّيَّة نظافة كل ما يوجد حولنا، من بيئة ومنزل وجس��د وحتى الروح.

أم��ا الفصل الأخير، وه��و الفصل الخامس، يب�ّن�يّ الكاتب ضرورة احترام العلاقات الإنس��انيَّة، 

بكافة أشكالها، مبينًا الفرق بين التعايش السلمي وبين التسامح مع الأهل. ويتسع بنقاشه ليشمل 

التعايش بين الأديان والشعوب. 

وفي الختام، نجد أنَّ الكتاب لا يقتصر على طرح أفكار نظريَّة بل يسعى لتقديم إرشادات عمليَّة 

في كيفيَّة الحفاظ على بيئتنا من خلال التكامل بين العلم والدين، وكيف يمكن لكلّ فرد أن يكون 

ة فهارس متعلقّة  يات البيئة الحاليَّة. وفي نهاية الكتاب يوجد عدَّ جزءًا من الحلّ في مواجهة تحدِّ

بالآيات القرآنيَّة المسُتشهد بها ضمن الكتاب، وكذلك الأحاديث النبويَّة الشريفة، والشخصيَّات 

البارزة والتاريخيَّة، وأهمّ الكتب المرجعيَّة. يوضّح اس��تخدامها لتأكيد أفكار الكاتب أنَّ التراث 

الدين��ي والعلمي يش��كِّلان معًا إطارًا ش��امًال يدعو إلى إعادة النظر في أس��لوب حياتنا وعلاقتنا 

بالطبيع��ة، وكيف أنَّ القرآن الكري��م ومن بعد الأحاديث النبويَّة الشريفة يع��دّان مصدرًا ومرجعًا 

لضمان اس��تمراريَّة حياة خالية من العوز، مليئة بالازدهار والتعايش السلمي، وبيئة نظيفة بموارد 

كافية للجميع. 

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



بِيْعَة190ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

 الفصل الأول: إعمار الأرض وتأس��يس المدينة الفاضلة بواسطة خليفة 

الله

أهمّ ما ورد في هذا الفصل أنَّ الله -تعالى- هو من خلق الإنس��ان وجعله خليفته على الأرض، 

ووفَّر له كلّ المواد الأوَّليَّة في الطبيعة، ومنحه عقًال ليبدع ويستخدم موارد الطبيعة بأشكالها كافَّة 

وبالطريقة الأمثل. 

رة للإنس��ان، لذا يجب الاس��تفادة منها بأفضل الطرق، ولصالح أحسن  جميع الموارد مس��خَّ

ر الله -تعالى-  الأعمال، وإلا تعُتبر الإس��اءة إليها وسوء استخدامها شكلٌ من أشكال الكفر. سخَّ

الموارد والبيئة للإنسان ليسهِّل له الحياة، فالأرض للزراعة والتنقيب لاستخراج المعادن والثروات 

الثمينة. ومن يعرض عن الأوامر الإلهيَّة بالاستخدام الأمثل لكلّ موارد الطبيعة والبيئة، يتَّجه نحو 

ضيق الحياة وضنكها، ويبتعد عن الحياة الرغيدة السويَّة.   

ث الكاتب في هذا الفصل عن دور القوى الاس��تعماريَّة بدمار الأرض،  ومن جهة ثانية، يتحدَّ

واستغلال الثروات وسرقتها، على حساب شعوب البلاد المستعمرةَ، ما يؤدِّي إلى فقرها وتراجعها 

وتخلفّها عن ركبِ الحياة الطبيعيَّة والمثاليَّة. فالاس��تعمار يس��تغلّ قمح البلاد المحتلَّة وثرواتها 

الباطنيَّة والحيوانيَّة، ويضّرون بالماء، والهواء، والتراب، والبحر، والجبل، وسائر المخلوقات. 

لذلك، أمر الإسلام قادة الدول الإسلاميَّة بالحفاظ على سلامة البيئة والأرض لمصلحة الناس 

ة. فالمجتمع الس��ليم بيئيًّا هو سليم اقتصاديًّا وصحّيًّا وتجاريًّا. وكلّ ذلك لمصلحة الإنسان  عامَّ

الذي يعتبر أس��اس نظم ثلاثة، وهي: النظام الفاعلي الذي يعتبر بكليّته بيد الله الواحد، والنظام 

الداخلي المؤلَّف من الروح المجردّة والجسد، والنظام الثالث هو النظام الغائّي الذي يتمثَّل بعدم 

موت الروح بعد فناء الجسد. 

ولعلّ أهم هدف للحكومات الإس�الميَّة هو تأس��يس المدينة الفاضلة الذي يجري من خلال 

تربية الناس تربية صالحة وسليمة، كمن يهدف للوصول لخلافة الله على الأرض. ومن الصفات 

التي تتحَّىل بها المدينة الفاضلة تتعلَّق بالبيئة والإنسان، منها:

تأمين العلم والمعرفة للناس؛ لأنَّ الجهل سببٌ رئيس لانحطاط المجتمعات، وتراجع ��

العقول.



191

العدد 10

ة، ودعوة الناس للغرس والصيان��ة والحصاد والعمل، لبناء �� وضع خطوط ماليَّ��ة عامَّ

اقتصاد سليم. 

ل، وتعليمهم لاكتس��اب الفنّ �� دعم الصناعات والمه��ن، وتأمين أجور مُرضية للعمَّا

بالمهنة، وتوفير وسائل الرفاه والعيش الرغيد.

الانتفاع من الصناعات واس��تخدام التكنولوجيا بطريقة سلسة ومفيدة، والابتعاد عن ��

طرق التخريب والدمار.

يكمن رقيّ المجتمعات الإس�الميَّة بتنفيذ التنمية الحقوقيَّة، وتطبيق القوانين كاملة، ��

والالتزام بتطبيقها للحفاظ على الاقتصاد والصناعة والثروات من الهدر والفساد. 

من أهم صفات الحكومات الاسلاميَّة -أيضًا- رفض الظلم والوفاء بالعهود والمواثيق الدوليَّة، 

ومحاربة الاس��تعلاء والاس��تكبار، وتحقي��ق العدل الاجتماعي، والتش��جيع ع�ىل أداء الأمانة، 

والابتعاد عن الخيانة في الأموال والحقوق، وتربية المجتمع على احترام الآخر، واحترام القوانين 

والتشريعات التي تهدف للوصول إلى بيئة س��ليمة معافاة من الفقر والعوز والفس��اد. فالاحترام 

المتبادل لأمانات الآخرين يؤدّي إلى إقرار الأمن والحُريَّة، وتأسيس المدينة الفاضلة.  

الفصـل الثاني: صبغة العلوم الإنسانيَّة والدينيَّة في البيئة

علم الإنسان هو أحد أهمّ الموضوعات والعلوم التي درسها وناقشها كثير من المفُكِّرين الغرب 

ة. أبرز ما تناوله هذا العلم: هو فترة ما قبل الحداثة التي  والعرب، وأقاموا عليها أبحاثاً فلسفيَّة مُهمَّ

ادَّعى الغرب أنَّ الإنسان فيها كان فاقدًا لأي شأن ومنزلة، ومرحلة الحداثة التي نال فيها الإنسان 

ا المرحلة الثالثة فهي مرحلة ما بعد الحداثة التي سيصل فيها الإنسان بشأنيّته إلى الكمال.  مرتبة، أمَّ

ورغم تعدّد الصور والأفكار ضمن هذا العلم وأبحاثه، يعود الإنسان في القرآن الكريم إلى الله في 

النهاية بعد أن خُلِق في الحياة ليك��ون الخليفة القادر على البناء والتطوّر والحفاظ على ما منحه 

الله إياه، من بيئة، وطبيعة، وموارد، وشمس، وهواء، وماء ... إلخ. 

ا البيئة ومعرفة أصولها فهو حقّ من حقوق الإنسان. لذلك كان من الضروري التحذير والنهي  أمَّ

ة. لا تعني الطرق هنا مسارات المشي العاديَّة فقط،  عن تلوُّث البيئة والجو والطرق والأماكن العامَّ

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



بِيْعَة192ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ا المقصود بها المنافذ البحريَّة والبريَّة والحدود بين البلاد، وكلّ ما يؤدّي إلى شيء. وإَّمن

ضمن هذا الفصل، يتناول الكاتب العلاقة بين العلوم الشرعيَّة والعلوم الحديثة في إطار التفسير 

الفقهي؛ حيث يعتبر علم التفسير من الأدوات الأساس لفهم النصوص الدينيَّة وتطبيقها في الحياة 

اليوميَّة. يسُ��هم الاجتهاد الديني في اس��تخراج الأحكام الشرعيَّة من النصوص من خلال قواعد 

شرعيَّة ثابتة، ويعزّز دور الفقه في التفاعل مع القضايا المعاصرة. في هذا الس��ياق، يشُدّد الكاتب 

على أهمّيَّة التنسيق بين الفقه الإسلامي والعلوم الحديثة؛ حيث تقدّم الأخيرة آفاقاً جديدة تسُاعد 

في توسيع الفهم الفقهي وتطويره. كما يظُهر الفكر الإسلامي انفتاحًا على تأثير العلوم الإنسانيَّة؛ 

إذ يعُتبر الاس��تفادة منها ضرورة لفهم أعمق للمش��كلات المعاصرة وتقديم حلول مستنيرة. يبرز 

في هذا الس��ياق ضرورة الالتزام بمنهجيَّة بحث علمي دقيقة تضمن التفسير الصحيح للنصوص 

الدينيَّة بما يتناسب مع تطوُّرات العصر.

يظهر الكاتب دور العلوم في تطوير الفكر الإنس��اني في ضوء الوحي. بداية، تبُرز أهمّيَّة فهم 

كيفيَّة استخدام الإنسان لقوّته العقليَّة والجسديَّة في ضوء التعاليم الدينيَّة، وكيف أنَّ الإسلام يعزِّز 

استخدام هذه القوى بطرقٍ تخدم الأهداف النبيلة، مثل صناعة الأسلحة الدفاعيَّة التي تساعد في 

حماية النفس والدين. كما يشُ�ري إلى أنَّ الإسلام لم يقتصر على النصوص بل شجَّع على تطوير 

العلوم لاستخدامها في مجالات الحياة المختلفة، مع التأكيد على ضرورة توجيه هذه العلوم بما 

يتوافق مع القيم الدينيَّة. مضافاً إلى ذلك، يركّز على أهمّيَّة المنهج الإسلامي في السياسة؛ حيث 

يعُتبر الإسلام ركيزة أساس لفهم السياسة بشكل صحيح، ما يتطلبّ فهمًا عميقًا للنظام السياسي 

الإسلامي الذي يتماشى مع المبادئ الدينيَّة. في هذا الإطار، أشار النص إلى كيفيَّة إدخال العلوم 

السياس��يَّة في تعليم المجتمعات وتوجيهها بشكل يتوافق مع أحكام الشريعة. كما تناول النقاش 

ه اس��تخدام الأسلحة للأغراض  حًا أنَّ الإسلام قد وجَّ في الأس��لحة والتدريب العس��كري، موضِّ

ة. الدفاعيَّة والحفاظ على أمن الأمَُّ

تخُتتم النقاط بمفهوم ازده��ار العلوم في ضوء الوحي؛ حيث يظُهر التأثير العميق الذي تتركه 

المبادئ الدينيَّة على العلوم الطبيعيَّة، والسياس��يَّة، والفكريَّة، ما يعزِّز من تطوّر المجتمع ويسهم 

في تحسين حياة الإنسان عبر تعزيز العقل واستخدامه في سبيل الخير العام.



193

العدد 10

الفصـل الثالث: علاقة الأعمال الحسنة والسيِّئة بالحوادث الطبيعيَّة

يتناول الكاتب هنا مجموعة من المفاهيم الفلسفيَّة والدينيَّة حول العلاقة بين الوجود، والعلم، 

والمفهوم الإس�المي للخير وال�رش؛ حيث يجري تناول موضوعات مث��ل أهمّيَّة العلم في ضوء 

الوحي، وطبيعة الأس��ئلة التي تطرحها البشريَّة عن معاني الخير والشّر، وأس��باب وجودهما في 

الك��ون. كما يجري التطرُّق إلى مفهوم الفهم العقلي ودوره في التعامل مع هذه الأس��ئلة، ومدى 

تأثير التصوُّرات الماديَّة عن الوجود على تفكير الإنس��ان. ومضافاً إلى ذلك، يبّني الكاتب مسألة 

النس��بيَّة بين الخير والشّر، وتوضيح كيفيَّة تفسير هذه العلاقة من منظور إسلامي؛ حيث يختلف 

النظر إلى الوجود بناءً على الفهم العقلي والعلمي المقترن بالتعاليم الدينيَّة. فبينما يرى بعضٌ أنَّ 

الشّر يوجد إلى جانب الخير بصفته جزءًا من الكمال الإنساني، يشير النص إلى أنَّ التصوُّر الديني 

ا من خلال النظر إلى العالم باعتباره خلقًا إلهيًّا له غايات عُليا. يطرح حًّال خاصًّ

ح الكاتب أهميَّ��ة التفريق بين هذه المفاهيم وفقًا للأخلاق الإس�الميَّة  وم��ن ناحية ثانية يوضِّ

وتفس�ريها للأحداث والظواهر الطبيعيَّ��ة، وكيفيَّة تأثير هذا الفهم ع�ىل الاجتهادات والقرارات 

م إطارًا معرفيًّا يساعد في تفسير هذه الظواهر  الإنسانيَّة، مؤكِّدًا على أنَّ العلم، في ضوء الوحي، يقدِّ

ومعالجتها في سياق قِيَم إنسانيَّة إسلاميَّة.

هن��ا، يناق��ش الكات��ب الف��رق ب�ني مفهوم��ي »م��ن عن��د الل��ه« و»من الل��ه« ك�ام وردا في 

حً��ا كيفيَّ��ة تمييز الأع�امل البشريَّة الت��ي تنبع م��ن إرادة الل��ه، والتفريق  الق��رآن الكري��م، موضِّ

بينه��ا وب�ني الظواه��ر الطبيعيَّ��ة التي تق��ع بإرادت��ه مباشرة. يُ�ربز كي��ف أنَّ الأفع��ال والظواهر 

في الك��ون مرتبط��ة ب��إرادة إلهيَّ��ة تنظِّم الكون وتش��مل جمي��ع جوان��ب الحي��اة البشريَّة. كما 

��ح كي��ف أنَّ الق��رآن يميِّز ب�ني إرادة الله المب��اشرة في أع�امل الكون وبين الأع�امل التي  يوضِّ

 يسُ��هم الإنس��ان فيها؛ حي��ث تعتبر هذه الأع�امل »من عند الل��ه« وتجري تحت إرادت��ه العُليا. 

مضافاً إلى ذلك، يتطرَّق الكاتب إلى العلاقة بين الوجود والشّر؛ حيث يعرض النصّ تفسيراً فلسفيًّا 

حًا أنَّ الفهم الدين��ي لهذه العلاقة يتأثَّر بالإرادة الإلهيَّة التي تحكم جميع  ع��ن هذه الثنائيَّة، موضِّ

الأعمال في الكون.

ويظه��ر دور الإنس��ان في تحوي��ل النعمة إلى نقم��ة وفقًا للتعالي��م القرآنيَّ��ة؛ حيث يبّني 

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



بِيْعَة194ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

كيف أنَّ الله -س��بحانه وتعالى- قد خلق النعم للإنس��ان وأعطاه إياها لتكون وسيلة للعبادة 

والطاع��ة، ولكن في حال اس��تخدم الإنس��ان ه��ذه النع��م في المعصي��ة أو الانحراف عن 

ح أنَّ الإنس��ان له الخيار  الطري��ق القويم، ف��إنَّ هذه النعمة تتح��وَّل إلى نقمة علي��ه. ويوضِّ

في كيفيَّ��ة اس��تغلال النِع��م التي أنعم الل��ه بها علي��ه، وأنَّه إذا اس��تخدمها بما ي��رضي الله 

��ا إذا اس��تخدمها في المعصية فإنَّه��ا تصبح نقمة.   -س��بحانه وتع��الى- فإنَّها تظ��لّ نعمة، أمَّ

وفي هذا الس��ياق، يسُتش��هد الكاتب ببعض الآيات القرآنيَّة والأحادي��ث النبويَّة التي تدعو 

الإنس��ان إلى ش��كر نعم الله واس��تخدامها في طاعة الله، ويبّني كيف أنَّ ه��ذا الفهم يرتبط 

بتوجيهات دينيَّة مستمرةّ تحثّ على استغلال كل ما هو إيجابي في الحياة البشريَّة للأهداف 

السامية.

يع��رض الكات��ب أيضً��ا مفه��وم »س��قوط الإنس��ان في وادي الكبري��اء والغ��رور«، مبيِّنًا أنَّ 

الإنس��ان يق��ع في اختياراته بين الكمال وال�رّش. فبعض الأفعال الإنس��انيَّة تعتبر مس��وّغًا للشّر 

ك�ام ورد في الآيات القرآنيَّة؛ حيث يش�ري النصّ إلى أنَّ الشّر ليس من طبيع��ة الله، بل هو نتيجة 

لاستخدام الإنس��ان لعقله في مسارات خاطئة قد تؤدّي إلى الفس��اد. ويصوّر الشر والشرور في 

الك��ون من منظور إس�المي، حيث يعت�رب الشّر ظاه��رة مفهومة من خلال تعدد الأس��باب التي 

تتعلَّق باس��تخدام الإنس��ان لعقل��ه وإرادته بطريق��ة مغلوطة. وي�رشح أنَّ النظريَّة الإس�الميَّة لا 

ت��رى الشّر ش��يئاً قائماً بذاته، بل هو ناتج عن فس��اد الب�رش في ظلّ نظام الخل��ق. ويحلِّل أيضًا 

حًا كي��ف أنَّ الشر قد يفُ�َّر�سَّ بالاختيارات  كيفيَّ��ة تط��وّر هذا الفه��م في الفكر الإس�المي، موضِّ

 الخاطئ��ة والجهل بالمس��ار الصحي��ح الذي يجب أن يتبّعه الإنس��ان لتحقي��ق العيش الصالح. 

بعد النظر لطبيعة علاقة الإنسان بالطبيعة في الرؤية الإسلاميَّة، يؤكِّد الكاتب أنَّها علاقة تسخير لا 

قهر ولا قسر، أي إنّ الإنسان لا يملك الطبيعة بصورة مستقلةّ، ولا يفرض عليها فعله فرضًا خارجًا 

عن نظامها، بل ينتفع بها وفق س��ننها التي أودعها الله فيها. ويميِّز بين الفعل القسري الذي يقوم 

ر الذي ينس��جم مع طبيعة الشيء وقوانينه  على الضغط والإكراه الخارجي، وبين الفعل المس��خَّ

حًا أنَّ تس��خير الطبيعة للإنس��ان قائم على هذا المعنى الأخير. كما يقرّر أنَّ هذا  الداخليَّة، موضِّ

التس��خير مرتبط بعلاقة أش��مل، هي علاقة الإنس��ان والطبيعة معًا بالله؛ إذ إنَّ الكون كله خاضع 



195

العدد 10

��س علاقة الإنسان  لإرادته، والإنس��ان مس��تخلف فيه ضمن حدود وقيم أخلاقيَّة. وبذلك تتأسَّ

بالطبيعة على الانتفاع المس��ؤول، وحفظ التوازن، والالتزام بالغاية التي خُلق من أجلها، لا على 

الاستبداد أو الإفساد.

الإنس��ان في الرؤية الإس�الميَّة ليس كائنًا منفصًال عن العالم، بل هو مرتبط بنفسه وبالآخرين 

وبالكون كلهّ من خلال علاقته بالله بوصفه المالك المطلق للوجود. وظيفة الإنس��ان الأس��اس 

ه��ي إع�امر الأرض وإدارة النع��م الإلهيَّ��ة إدارةً رش��يدة، بحي��ث تتحقَّق بها مصلحة الإنس��ان 

واس��تقرار المجتمع. كما أنَّ تصرفّ الإنس��ان في الطبيعة وس��ائر المخلوق��ات مشروط بالأمانة 

ح الكاتب أنَّ ش��كر النعم  والإذن الإله��ي، وليس تصرفًّ��ا مطلقًا قائماً على الاس��تغلال. ويوضِّ

وحس��ن توظيفها س��ببٌ في بقائه��ا وازدهارها، في حين أنّ الجحود وس��وء الاس��تعمال يؤدِّيان 

��س علاقة الإنس��ان بالعالم على المسؤوليَّة الخُلقُيَّة،  إلى زوالها واضطراب الحياة. وبذلك تتأسَّ

 والالتزام بالقِيم الإلهيَّة، والس��عي لتحقيق الصلاح والطمأنينة والأمن في حياة الفرد والمجتمع.

سلامة البيئة منوطة بس�المة المجتمع الذي يعيش فيها، وسلامة المجتمع مرهون بسلامة ثقافته 

وآدابه وقوانينه، وكلّ هذ مرتبط تمامًا بالإيمان بكرامة الإنسان خليفة الله. 

الفصـل الرابع: العمل في الطبيعة وتأثيرها في سلامة البيئة

يبّني الكاتب في الفصل الخامس رؤية إس�الميَّة ش��املة للعمل بوصفه عنصًرا مركزيًّا في بناء 

الإنس��ان والمجتمع وتحقيق س�المة البيئة والعمران. فالعمل في التصوُّر الإسلامي ليس نشاطاً 

اقتصاديًّ��ا مح��دودًا بتحصيل الرزق، بل هو ممارس��ة وجوديَّة وخُلقُيَّة تعّرب عن وظيفة الإنس��ان 

الاس��تخلافيَّة في الأرض، وع��ن التزامه بتحقيق مقاص��د الشرع في الإص�الح والتنمية. وتؤكِّد 

النصوص أنَّ الحركة والس��عي والعمل المستمر هي من مقوّمات س�المة الفرد نفسيًّا وجسديًّا؛ 

إذ إنَّ البطال��ة والكس��ل والركون إلى الفراغ يؤدِّي إلى اضطراب الف��رد وتفكك الأسرة وإضعاف 

المجتمع، فضًال عن آثارها السلبيَّة الدينيَّة والاجتماعيَّة.

ح أيضًا أنَّ الإس�الم أسّس لقيمة العمل على أساس الكرامة الإنسانيَّة، فربط بين الجهد  ويوضِّ

والإنتاج من جهة، وبين الاستقلال، والعزَّة، والأمن الاجتماعي من جهة أخرى، معتبراً أنَّ استقرار 

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



بِيْعَة196ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الأم��م وقوّتها مرهونان بجديَّة أفراده��ا في العمل وبذل الجهد. ويبُرز أنَّ القرآن الكريم والسُ��نَّة 

النبويَّة قد أكّدا على الإتقان والاستمراريَّة في العمل، وعلى أنَّ كلَّ جهد نافع مهما اختلف مجاله، 

فه��و ضمن دائرة العبادة إذا صلح القصد وحُفظت القِيم. وتش��مل دائ��رة العمل في هذا التصوّر 

الزراعة والصناعة والتجارة والتعليم والبحث العلمي والطب والهندس��ة، وكلّ نش��اط يسهم في 

حل مشكلات الإنسان وخدمة المجتمع.

ومن ناحية ثانية، يربط بين العمل والرؤية الكونيَّة الإس�الميَّة؛ حيث ينُظر إلى الوجود باعتباره 

ميداناً للتكليف، لا فضاءً للاستهلاك أو الترف المجردّ. فالإنسان مطالب بالعمل وفق سُنن الكون 

وقوانينه، مستثمراً الطبيعة دون إفسادها، ومسهمًا في إعمار الأرض وحفظ توازنها.

ونتيجة لما سبق، يقول الكاتب إنَّ إصلاح الدنيا لا يتنافى مع العمل ضد وظائف الآخرة؛ لأنَّه 

عزةّ ورفعة للإنسان في الدنيا والآخرة.

الفصـل الخامس: تأثير حسن العشرة في سلامة البيئة

في الفص��ل الأخ�ري يب�ّن�يّ الكات��ب رؤية الفك��ر الإس�المي للعلاقة ب�ني الإنس��ان والعمل 

والطبيع��ة والمجتم��ع معًا، مؤكِّ��دًا أنَّ إصلاح الدني��ا لا يتحقَّق بالرك��ود أو العزلة ب��ل بالحركة 

والعم��ل المنضبط بالقِي��م الدينيَّة. ويب�ّن�يّ أنَّ العمل في الإس�الم ليس مجرَّد وس��يلة لتحصيل 

ا هو وظيفة إنس��انيَّة وخُلقُيَّة مرتبطة بالاس��تخلاف وإعمار الأرض، تقوم  المناف��ع الماديَّة، وإَّمن

 ع�ىل دافع خُلقُي يوازن بين المصلحة والمنفعة وبين الكرامة الإنس��انيَّة والمس��ؤوليَّة أمام الله. 

كما يؤكِّد أنَّ س�المة البيئة والمجتمع لا تنفصل عن س�المة العلاقات الإنس��انيَّة، س��واء داخل 

الأسرة أم المجتمع أم في إطار العلاقات بين الشعوب والأديان؛ حيث يدعو الإسلام إلى العدل، 

والإحس��ان، والوفاء، ونبذ الظلم والعدوان، وترسيخ قِيم السلم والتعايش السلمي دون التفريط 

بالح��ق أو القبول بالباطل. ويبرز كذلك أهمّيَّة العمل الدؤوب والاجتهاد المس��تمر في مختلف 

مجالات الحياة، مع رفض البطالة والكسل لما لهما من آثار نفسيَّة واجتماعيَّة وبيئيَّة سلبيَّة. وفي 

هذا السياق، يؤكّد أنَّ الاختلاف بين البشر سُنّة كونيَّة، وأنَّ التعامل معه ينبغي أن يكون بالحكمة 

والعدل، لا بالصراع والإقصاء، وأنَّ الأصل في العلاقات هو التعارف والتعاون. ويخلص إلى أنَّ 



197

العدد 10

المنظور الإسلامي يقدّم رؤية شموليَّة متكاملة تجعل من العمل، والأخلاق، والعلاقات الإنسانيَّة، 

والتوازن مع الطبيعة أسسًا لتحقيق صلاح الفرد والمجتمع، وضمان الاستقرار، والأمن، واستمرار 

العمران الإنساني.

الِإسْلَامُ وَالبِيْئَةُ



35

Ms. Lina Al-Saqar )1(

  Abstract 

In this book, we explore the vital relationship between humans and their 
environment, emphasizing humanity’s responsibility to preserve the ecological 
balance established by Allah. The Earth, with all its natural components, requires 
human care and the protection of its resources. From both religious and scientific 
perspectives, the book discusses how humans should interact with the environment 
in accordance with Islamic teachings, which advocate for the Earth’s cultivation and 
preservation. It also highlights the dangers of pollution and environmental neglect 
resulting from the disregard of these principles.

Within the chapters of his book, the author addresses humanity›s responsibility 
to utilize the Earth›s resources sustainably, emphasizing that humans are not merely 
creatures driven by their desires but are stewards of the Earth and all living beings. 
The book underscores the importance of adhering to divine commandments that 
safeguard the environment and maintain balance in life. Additionally, it stresses 
the necessity of seeking lawful means of sustenance and preserving the purity 
of the environment, the soul, and the body. The author concludes by affirming 
the importance of peaceful coexistence among religions and peoples as part of 
humanity›s responsibility to maintain societal harmony.

Keywords:
 Environment, Humanity, the Holy Qur’an, Natural Resources, Divine Commands, Evil 
Deeds, Good Deeds, Ideal city.

1 -    Translator - Syria.

Islam, Environment

Reading a Book

Issue 10



34

Al-Afghani
Critique of Western Materialism

Dr. Mahmoud Kishaneh(1)

  Abstract

This research examines Jamal al-Din al-Afghani’s stance on materialism within 
Western philosophical traditions, both classical and modern. It elucidates the critiques 
leveled by this Islamic reformer against materialist doctrines, particularly emphasizing 
his deep concern for Islamic unity and his efforts to galvanize the Muslim world to 
transcend civilizational decline. Al-Afghani argued that such progress could only be 
achieved through a correct orientation toward science, rather than an adoption of 
destructive materialist and atheistic ideologies. He underscored the significance of 
religion as a civilizational foundation alongside science.

It is structured around several key themes: al-Afghani›s attitude toward Western 
civilization, whether critical or favorable; his critique of Western materialism and 
the reasons behind it; and the fundamental principles of materialist philosophy. 
Furthermore, the study reviews atheistic materialism in antiquity, particularly as 
espoused by Democritus, Epicurus, and others, followed by an analysis of modern 
materialism, notably Darwin›s theory, which al-Afghani viewed as having detrimental 
human, scientific, and ethical implications. The research culminates in a detailed 
examination of al-Afghani›s critique of modern materialist thought.

Studies and Research

Keywords:
Al-Afghani, Western Materialism, Ancient Materialism, Modern materialism, Eternalism, 
Atheism, Darwin, Theory of Evolution.

1 -   Egyptian writer and researcher.

Issue 10



33

Mahdist Project, Environmental Justice
toward Cosmic Vision of Harmony between Humanity, Universe

alsayed Hisham Hasan Murtada(1)

 Abstract:

This research approaches the environmental crisis as a spiritual and worldview 
crisis before it is a technical or economic one. The modern humanity has lost 
its sacred relationship with nature, transforming it from a realm of balance and 
generosity into a resource for exploitation. The research begins by diagnosing 
environmental disturbances caused by human activities, such as pollution, global 
warming, and the loss of biodiversity, and argues that these are the result of an 
unsustainable development model based on greed and excessive consumption. 
It compares the reality of global environmental injustice, where poorer countries 
bear the burden of pollution produced by wealthier nations, with the Qur’anic and 
spiritual vision offered by the Mahdist project, which is presented as a divine model 
for restoring harmony between humanity and the universe.

The state of Imam Mahdi (may Allah hasten his reappearance) is not merely 
a political project, but a comprehensive cosmic environmental reform through 
which the balance of the earth is restored and environmental and social justice are 
achieved together. In this vision, nature becomes a partner in goodness rather than 
an object of exploitation. The research calls for renewing the spiritual relationship 
with the universe and drawing inspiration from the Mahdist vision to build a 
humane environmental consciousness that reforms the earth through the reform 
of the human being himself.

Keywords:
Environmental Justice, Mahdist Project, Humanity and the Universe, Cosmic Reform, Divine 
Caliphate, Environmental Crisis, Existential Harmony.

1 - Professor of postgraduate studies at the Lebanese Hawza (Islamic seminary), researcher in religious, 
historical, and philosophical fields.

Issue 10



32

Ethical Contract with Nature  
Islamic Philosophical Reading in Confrontation with Western 

Social Contract

Dr. Lina Hamidoush(1)

  Abstract

This research examines the Islamic philosophical perspective on nature and its 
fundamental differences from Western philosophy, particularly the philosophies of 
the social contract theorists. The research aims at clarifying the position of social 
contract philosophers on nature, starting from the concept of private property 
and the resulting social and political inequality in modern Western society.  
In this context, the research discusses the social contract theory, which examines the 
transition of humanity from a state of nature to a social and political state, and how 
proponents of this theory justified the political inequality that, in turn, led to economic 
class inequality, and the role of nature in reinforcing this inequality. It also addresses 
the concept of economic utility, treating nature and the environment merely as material 
resources contributing to wealth accumulation and creating relationships of exploitation 
and conflict due to the absence of a moral framework in dealing with the environment 
and nature.

The researcher also aims at clarifying the differences between Islamic philosophy, 
through its major sources, and Western philosophy, particularly regarding spiritual 
matters that, in Islam, make the environment and nature a matter of faith and moral 
responsibility.

Keywords:
 Ethical Contract, Nature, Social Contract, Environment, Caliphate, Sustainable Development.

1 -  Lecturer in the Department of Philosophy, University of Aleppo - Syria.

Issue 10



31

Environment between Environmental Secularism, 
Religious Spirituality 
from Ethics of Preservation to Philosophy of Worship

Prof. Mohammad bin Ali(1)

  Abstract

The term “environment” is not new; rather, what is new is the renewed understanding 
associated with the concept. It has come to be linked to problems that threaten the natural 
order and, consequently, the future of humanity. Environmental problems today are no 
longer seen merely as disturbances in the natural system, but as the result of the way 
humans think and perceive the world. This research seeks to examine the environmental 
question through two competing perspectives that struggle over space and domination in 
today’s world. The first is a spiritual and religious vision, grounded in the idea of humanity’s 
ultimate purposes, viewing the human being as a bearer of a mission and a witness to 
civilization, within a framework consistent with the comprehensive nature of religion and 
its purposive objectives.

In contrast, the research highlights the features of environmental secularism, which 
has accompanied a materialist view of the human being and existence. This perspective is 
centered on the self and considers the human being as solely responsible for their condition 
and their humanity. It aspires to offer a vision that takes into account the broader dimensions 
of religion, leading to solutions that address environmental problems resulting from ongoing 
violations of nature amid the growing spread of materialist tendencies based on consumer 
culture. This culture has not only violated the environment but also undermined human 
dignity, confining the human being to a purely consumptive dimension.

Keywords:
Religion, Secularism, Environment, Spirituality, Religious Spirituality, Ethics, Worship.

1 -   Professor of Higher Education, Ahmed Zabana University, Relizane - Algeria. Expert Member, 
National Committee for the Philosophy Program, Ministry of Higher Education - Algeria.

Issue 10



30

Climate Change as Embodiment of Luxury Theological
Reading of Relationship between Consumption, Destruction

Shaykh Shadi Ali(1)

 Abstract

This study aims at analyzing the dialectical relationship between the concepts of 
consumption and destruction from a theological perspective grounded in the Islamic 
intellectual tradition. It examines how, under the dominance of the capitalist model, the 
human being has shifted from the position of stewardship based on cultivation and reform 
to one of consumption based on depletion and corruption. It argues that climate change is 
not merely a physical phenomenon but also reflects a spiritual and moral imbalance resulting 
from the dominance of luxury as an existential mode that transforms humans into consumers. 
It demonstrates that the environmental crisis represents the activation of universal and 
historical laws as an inevitable response to human transgression and the disruption of balance, 
in accordance with the Qur’anic view that links corruption to human behavior.

The study also addresses the concept of the destruction of cities as a normative law that 
connects economic luxury with civilizational and cosmic collapse. It concludes by highlighting 
the limitations of technical solutions in light of the Jevons Paradox, which shows that increased 
efficiency may lead to greater consumption.

In contrast, the study proposes an ethical alternative based on reviving the concepts of 
the “good life” and economy understood as moderation. This alternative draws inspiration 
from the model of Imam Ali bin Abi Talib, emphasizing the cultivation of the earth and the 
reinforcement of the principle of stewardship and environmental responsibility in order to 
protect human existence from destruction.

Keywords:
Luxury, Climate Change, Cosmic Laws, Consumer Capitalism, Prosperity of the Earth.

1 - Researcher in Islamic studies from Egypt, student at a religious seminary [Hawza] in Lebanon.

Issue 10



Human Master or Caliph of Nature?  
Critique of Western Perspective Regarding Philosophy of Caliphate

Dr. Ramadan Khalaf Mohammad Reslan(1)

  Abstract

In this research, I addressed a philosophical issue that has preoccupied 
many philosophers and thinkers in both the East and the West: The place of 
humanity in this universe: Is man to be its master? Or its caliph and trustee?  
From this fundamental question, I have attempted to provide an answer by 
studying the issue through the lens of Western thinkers and contrasting their 
perspectives with an authentic monotheistic vision in light of the Islamic 
philosophy of caliphate. This philosophy has made humanity a caliph of 
nature, even a guardian responsible for preserving its sanctity and the divine 
order upon which it was created. According to this Islamic perspective, man 
is entrusted with a great responsibility, which is to cultivate and improve the 
earth, in contrast to the Western perspective, which has made man the master 
and owner of nature, free to do with it as he pleases based on his intellectual 
capabilities.

Keywords:
Humanity, Nature, Caliphate, the West, Western Perspective, Responsibility.

1 -   PhD researcher in Philosophy, Faculty of Arts, Minia University, Egypt. 

29

Issue 10



as a mirror of a deeper crisis in human conceptions of existence. It also calls for the 
theology and philosophy of religion to be integral to this reflection, not marginal, 
and to contribute to the construction of environmental ethics with doctrinal roots 
capable of addressing the challenge by reestablishing the relationship between the 
Creator, human beings, and nature based on meaning and responsibility.

In this regard, the tenth issue of Eitiqad journal is dedicated to exploring the 
human–nature relationship under the title:

«Humans, Nature: toward Sustainable Environmental Ethics.»  
The prominent scholars, in the «Focus» section, examine various aspects of this 
relationship, who are:

(Ramadan Khalaf Mohammad Reslan - Egypt), writes the search: «Human Master or 
Caliph of Nature? Critique of Western Perspective Regarding Philosophy of Caliphate.»  
(Shaykh Shadi Ali - Egypt), with «Climate Change as Embodiment of Luxury: 
Theological Reading of Relationship Between Consumption, Destruction.»  
(Prof. Mohammad bin Ali - Algeria), his research is under the 
title: «Environment between Environmental Secularism, Religious 
Spirituality: From Ethics of Preservation to Philosophy of Worship.» 
(Dr. Lina Hamidoush - Syria) her research is «Moral Contract with Nature: Islamic 
Philosophical Reading in Confrontation with the Western Social Contract.» 
Finally, there is (Mr. Hisham Hasan Murtada - Lebanon), and his research is: 
«Mahdist Project, Environmental Justice: Toward Cosmic Vision of Harmony 
between Humanity, Universe.»

In the «Studies and Research» section, the issue includes (Dr. Mahmoud 
Kishaneh- Egypt) with his paper «Al-Afghānī, Critique of Western Materialism.»  
In «Reviewing a Book» section, (Ms. Lina Al-Saqar - Syria) reviews Shaykh 
Abdullah Jawadi Amoli›s book, which underthe title: «Islam, Environment.»

As we present this issue, we hope it will meet the expectations of our readers, to 
whom we remain deeply grateful and welcome their valuable feedback.

Praise be to Allah, the First and the Last.

28 Editorial  - When Ethics Lose Their Purpose

Issue 10



restoring a unified vision in which the natural world serves as a domain for the 
manifestation of meaning, and religion provides the framework for understanding 
and organizing that meaning.

Conclusion: Environment as Test of Monotheism, Meaning
The foregoing demonstrates that the crisis of nature cannot be reduced to 

environmental imbalances or technical failures; rather, it is rooted, at its core, in the 
human conception of the relationship with God and the world. When existence is 
redefined outside the horizon of creation and nature is severed from its teleological 
significance, human action becomes boundless, and corruption emerges as a 
logical consequence rather than an incidental deviation. Thus, what appears as an 
environmental crisis is, in reality, a crisis in the doctrinal and epistemic vision that 
has governed human presence in the universe, rearranging values in a manner that 
separates power from responsibility and knowledge from meaning.

In this context, the Islamic environmental ethics are presented as a restoration of 
a lost horizon, the horizon of existence and meaning within the framework of the 
monotheism. The environmental ethics are therefore inseparable from the essence 
of religious commitment; they are not reducible to prescriptive behaviors, but are 
founded as an existential obligation arising from a particular understanding of the 
human position within creation.

Restoring this horizon entails situating scientific achievements in their proper 
context. The science explains the how but does not determine the why; policies 
regulate interests but do not generate meaning. Ethics, when divorced from 
their doctrinal foundation, lose their capacity for long-term binding force and 
become hostage to transient consensus and situational concerns. In contrast, the 
monotheism perspective endows environmental ethics with a depth that transcends 
the immediate moment, linking human action to responsibility before the Creator 
rather than to utility alone.

Thus, this volume does not offer ready-made answers but opens a space for 
discussion and foundational reflection. It invites reconsideration of the environment 

27Humanity, Nature

Issue 10



that have emptied the world of meaning and construct an alternative conception 
that reconnects values with existence.

However, this approach requires moving beyond defensive frameworks that 
often confine themselves to demonstrating that Islam supports the environment 
or that religious texts contain environmental references that can be invoked. While 
such discourse has preliminary significance, it remains reactive in logic, addressing 
the problem through citation rather than foundational reconstruction. What is 
required is a transition from defense to construction, from expedient reconciliation 
to radical critique, and from mere textual invocation to rebuilding the vision that 
grants these texts their meaning and scope.

Constructing an alternative theological–philosophical horizon in 
environmental thought entails, above all, reestablishing environmental ethics 
on a clear doctrinal foundation rather than on transient consensus or fluctuating 
cultural sensitivities. Ethics, when derived from creed, are understood as a logical 
consequence of the existential conception itself. The environmental conduct thus 
emerges naturally from the human understanding of their position within the 
created order and their responsibility toward what has been entrusted to them. 
This alternative horizon does not reject the achievements of contemporary 
environmental thought, nor does it deny the importance of environmental sciences 
or international policies. Rather, it situates them within their proper context. The 
science, within this framework, is a tool for understanding and diagnosis, not a 
source of meaning. Policies, no matter how precise, remain incapable of achieving 
genuine sustainability unless grounded in an ethical conception capable of resisting 
the temptations of utility and the pressures of interest. In this sense, the theological–
philosophical horizon does not compete with these fields; it establishes them and 
provides a metaphysical and ethical depth that they lack in their prevailing forms.

Ultimately, this approach opens a path toward reconnecting what has been 
separated, the divine and the natural. The separation entrenched by modernity 
was, first and foremost, a division within consciousness itself, rendering nature a 
meaningless field and religion devoid of cosmic efficacy. Reconnection here entails 

26 Editorial  - When Ethics Lose Their Purpose

Issue 10



25

for an alternative horizon, one that does not merely critique the existing model 
but seeks to reconstruct environmental thought from its roots by integrating 
the question of the environment into the heart of contemporary theology and 
philosophy of religion.

Integrating the environmental question into contemporary theology and 
philosophy of religion necessitates the reactivation of the original function of 
these disciplines: the organization of the relationship between God, the human 
being, and the world. Theology and philosophy of religion have never been 
purely defensive sciences; rather, they have served as theoretical frameworks for 
understanding existence in its entirety and for determining the human position 
within it on doctrinal and epistemic grounds. Modern transformations, coupled 
with the retreat of theology into partial issues or historical debates, have contributed 
to the exclusion of major questions, including those concerning nature and the 
environment, from the theological field of inquiry.

Reintegrating the environment into contemporary theology requires restoring 
this comprehensive horizon so that the natural world is not perceived as an external 
datum outside the scope of doctrinal concern, but as an integral part of the created 
order in which the meaning of the monotheism, the purpose of caliphate, and 
the limits of human action are established. When theology reconnects with the 
natural world, it provides the metaphysical and ethical framework that governs any 
subsequent environmental thought. In this sense, the environment is not a «new 
subject» for theology; rather, it serves as a revealing field that demonstrates the vitality 
of doctrinal conceptions and their capacity to address contemporary challenges.

At the level of philosophy of religion, the need to redirect environmental 
discourse beyond reductionist frameworks, those that confine it to abstract ethics 
or public policy, is no less pressing. Philosophy of religion, with its analytical 
tools, is capable of critically examining the metaphysical assumptions underlying 
modern environmental discourse, whether concerning the concept of nature, 
the conception of humanity, or the notion of purpose. In this way, philosophy of 
religion can perform a dual function: it can simultaneously critique the foundations 

Humanity, Nature

Issue 10



world as a divine trust and the human being as a responsible servant rather than a 
domineering owner.

Integrating environmental ethics within the structure of the monotheism 
endows them with a binding force absent from approaches that separate ethics 
from doctrine. When environmental action becomes part of worship, it acquires 
an existential dimension that transcends immediate calculations and connects 
to the human being›s ultimate destiny. Ethics thereby regain their capacity for 
resilience in the face of temptation and pressure, for they are no longer grounded 
in fragile consensus or shifting utility, but in a commitment rooted in the very core 
of doctrinal understanding.

From this perspective, environmental ethics in Islam are not an add-on 
to an established religious discourse, but an expression of its inner depth. 
They arise from the monotheism. In addition to that, they are embodied 
in the balance, tested through resistance to the corruption, realized in the 
prosperity, and integrated into worship as a comprehensive mode of existence.  
Within this integrated vision lies the possibility of articulating an environmental 
ethical framework capable, both theoretically and practically, of transcending the 
limitations of modern approaches, for it neither addresses the environment in 
isolation from the human being nor the human being in isolation from the Creator, 
but reunites all three within a single horizon: the horizon of the monotheism.

Fifth: Toward Alternative Theological Philosophical Horizon in 
Environmental Thought

This critical trajectory leads to a central conclusion: the contemporary 
environmental problem cannot be adequately addressed within the same Western 
philosophical frameworks that contributed to its emergence. The prevailing 
approaches, regardless of their labels, continue to operate within a single epistemic 
horizon that separates the divine from the natural and treats environmental 
degradation as an issue of management or applied ethics rather than as a symptom 
of a deeper doctrinal crisis in the conception of the world. Hence arises the need 

24 Editorial  - When Ethics Lose Their Purpose

Issue 10



23

horizon of the balance.
The concept of corruption contrasts with the concept of prosperity, which 

constitutes the positive dimension of environmental ethics in Islam. The 
prosperity refers to a pattern of human action in harmony with the cosmic order, 
based on improvement rather than destruction. In this context, the prosperity is 
a quintessential ethical act because it presupposes an understanding of balance, 
respect for it, and a striving to preserve and activate it instead of destroying 
it. Therefore, sustainable civilization is a concept rooted in the monotheistic 
worldview.

The interrelation between the balance, the corruption, and the prosperity reveals 
that sustainability in the Islamic perspective is understood as a mode of human 
existence regulated by the values of the monotheism. Sustainability here emerges as 
a natural consequence of a sound relationship with the world. When human action 
is aligned with the requirements of balance, sustainability is realized as an outcome 
rather than pursued as an isolated goal. When this horizon is severed, however, all 
attempts at sustainability are reduced to temporary measures that quickly collapse 
under the pressure of competing interests.

This vision reaches its culmination when the relationship with nature is 
understood as an integral part of worship rather than as a separate domain. In 
the Islamic worldview, worship is not confined to rituals and devotional acts, but 
encompasses the totality of human action insofar as it conforms to divine will and 
purposes. The engagement with nature, through preservation, care, and reform, 
thus lies at the heart of worship, as it embodies fidelity to caliphate and trust. The 
environmental ethics, in this light, are no longer an auxiliary or secondary concern, 
but an essential dimension of religious life.

This understanding decisively breaks with conceptions that confine worship to 
a purely spiritual realm and sever it from material reality. When environmental 
conduct is integrated into the horizon of worship, it is transformed from a negotiable 
moral option into a devotional obligation with a doctrinal foundation. Preserving 
nature thus becomes an act grounded in a religious consciousness that views the 

Humanity, Nature

Issue 10



The balance represents a cosmic principle governing the order and equilibrium 
of the world. In the Islamic conception, the world rests upon a precise balance 
that neither subsists by itself nor persists automatically, but rather reflects a divine 
wisdom that has embedded an integrated order within creation. Any disturbance 
of this balance, whether in nature or in human relations, is therefore understood 
not merely as a failure of management, but as a deviation from the requirements 
of this order.

Understanding the balance as a universal principle fundamentally transforms 
the approach to the environment. Preserving ecological balance becomes a moral 
obligation rooted in respect for the order upon which existence is founded. 
Sustainability thus emerges as an ethical necessity tied to the preservation of the 
balance that sustains the world. The human being, as a morally accountable agent, is 
required to observe this balance in action, as part of fidelity to the balance covenant.

Closely associated with the balance is the concept of corruption, which in the 
Islamic worldview provides a precise description of what occurs within the cosmic 
order when this balance is violated. The corruption is understood here as the direct 
consequence of human action becoming detached from the requirements of the 
balance. It represents the inverse of a sound relationship between the human 
being and the cosmic order, and expresses a deviation at the level of conception 
prior to any failure of practice. Environmental corruption, therefore, constitutes a 
profound moral problem related to how human beings understand their role and 
position within existence.

This understanding renders environmental degradation a sign of a deeper 
crisis in doctrinal consciousness. When the world is reduced to a resource for 
exploitation and stripped of its purposive dimension, corruption becomes a logical 
outcome rather than an accidental deviation. Within the balance vision, however, 
corruption is understood as a breach of trust [al amanah] and caliphate, and as a 
violation of the balance upon which existence is founded. Consequently, resistance 
to environmental corruption cannot be separated from the reconstruction of a 
doctrinal awareness that reconnects the human being with the world within the 

22 Editorial  - When Ethics Lose Their Purpose

Issue 10



Fourth: Environmental Ethics in Islam as Extension of Monotheism
The environmental ethics in Islam cannot be understood as an autonomous 

system or as a partial moral field later appended to an already complete religious 
structure. Rather, at its core, it constitutes a direct extension of the centrality of the 
monotheism as the organizing framework of the Islamic conception of existence as 
a whole. The monotheism is not limited to affirming the oneness of the Creator in 
an abstract doctrinal sense; it establishes a comprehensive unity of the cosmic order, 
within which the relationship between Allah, the human being, and the world 
is integrated into a single meaningful structure. From this perspective, Islamic 
environmental ethics emerge from a holistic vision that understands nature as part 
of a unified order, rather than as a separate or value-neutral domain detached from 
meaning and purpose.

The centrality of the monotheism imposes a distinctive conception of the natural 
world, one that stands in sharp contrast to views that separate theology from 
nature. Within the monotheism vision, the universe is understood as an integrated 
system governed by a single will and a single wisdom. This unity does not imply 
an identity between Creator and creation, but rather signifies the harmony and 
coherence of the cosmic order under a single divine reference. Nature thus appears 
as a manifestation of a system expressive of divine wisdom, calling for a particular 
mode of human engagement grounded in respect and responsibility rather than 
absolute domination.

Within this horizon, environmental ethics are not derived from utilitarian 
or contractual considerations, but from an awareness of the unity of the cosmic 
order and the coherence it requires in human action. When the Creator is one and 
the order is one, any disruption introduced by human activity is understood as a 
violation of the very implications of the monotheism. The environmental ethics 
thus become an essential doctrinal dimension, for disruption of the cosmic order 
ultimately constitutes a disruption of the proper relationship with the Creator.

This meaning is clearly articulated through the concept of balance, which 
constitutes one of the central keys to understanding environmental ethics in Islam. 

21Humanity, Nature

Issue 10



Within this framework, the concept of caliphate emerges as a central key to 
understanding the human position in the world. In the Islamic vision, the human 
being is neither the master nor the owner of nature, but its caliphate. Caliphate 
here denotes a normative position defined by responsibility and accountability. The 
caliph does not act in their own name, nor do they possess the right to corruption or 
depletion; rather, they are bound by the principles of trust [al amanah] and justice 
on behalf of the One who entrusted them.

This understanding stands in sharp contrast to conceptions that have 
rendered the human being the center of the universe and the ultimate end of 
existence, granting them absolute dominion over nature. In theology, the human 
being is conceived as a morally accountable agent rather than as an entity, 
transcending the cosmic order and their dignity derives from bearing the trust.  
Accordingly, the relationship with nature becomes a moral trial: how does the 
human being act toward what has been placed in their care? How do they balance 
their needs with the demands of justice within the created order?

This conception leads to a redefinition of the very essence of the environmental 
crisis. From an Islamic perspective, the problem lies in a disruption of the 
normative, entrusted relationship between the human being and the world. 
When creation is forgotten, Caliphate is emptied of its meaning, and trust 
is reduced to a general ethical discourse devoid of binding force, nature is 
transformed into an open field for exploitation. The environmental crisis 
thus becomes a manifestation of a deeper doctrinal crisis rather than an issue 
detached from it.

This philosophical grounding makes it possible to transcend the false dichotomy 
between the human being and nature. Instead of portraying the relationship as a 
confrontation between a knowing subject and a dominated object, it is reconstructed 
as a relationship of inclusion within a single order, in which the human being is a 
responsible participant rather than an absolute center. This understanding does not 
negate human distinctiveness, but situates it within its created context and prevents 
it from becoming a justification for domination.

20 Editorial  - When Ethics Lose Their Purpose

Issue 10



being and nature in a metaphysical framework that stands in radical contrast to 
modern conceptions that have separated the world from creation and existence from 
purpose. In the Islamic worldview, nature is neither an autonomous given nor a closed 
system operating under blind necessity; rather, it is part of an ongoing divine act of 
creation and is therefore situated within a horizon of meaning rather than outside it.  
This metaphysical grounding situates the human natural world relationship 
within a comprehensive doctrinal framework that allows the environment to be 
understood as a constituent of the created order, an order that defines the human 
position, regulates the limits of human action, and imposes a moral responsibility 
that transcends immediate utility.

This conception proceeds from the principle of divine creation as the primary 
foundation for understanding nature. The universe, with all its beings and systems, is 
neither self-subsisting nor eternal in itself; it is created by Allah, Almighty, sustained 
by His will, and governed by His wisdom. This meaning fundamentally reshapes 
the epistemic and moral relationship with the world, nature is no longer a mute 
entity available for unrestricted manipulation, but rather a being with a determinate 
ontological status, created, related to the Creator, and integrated into a purposive order.  
Accordingly, the interaction with nature cannot be reduced to a purely technical 
engagement, for every action within it is, at its deepest level, an act performed 
within the domain of creation.

This understanding of creation decisively breaks with tendencies that separate 
theology from natural philosophy, reconnecting scientific inquiry with creed 
without negating the autonomy of scientific investigation or its governing laws. 
In the Islamic philosophical perspective, natural laws are neither denied nor 
marginalized; rather, they are understood as divine laws, not as substitutes for 
divine will, nor as negations of teleology. Nature thus remains a legitimate field of 
inquiry and knowledge, yet it is not emptied of meaning nor reduced to a domain 
surrendered to unchecked human will. This is what enables Islamic philosophy of 
religion to provide an ethical grounding for the human nature relationship without 
falling into conflict with scientific knowledge.

19Humanity, Nature

Issue 10



and economic competition frequently take precedence over any long-term moral 
commitment to nature. This outcome is not merely the result of moral hypocrisy 
or weak willpower; rather, it reflects the absence of a normative foundation capable 
of imposing non-negotiable limits. When nature is valued only insofar as it serves 
human interests, its worth inevitably diminishes whenever it is perceived as an 
impediment to those interests. By virtue of its separation from theology, this ethical 
paradigm ultimately reproduces the anthropocentrism it purports to critique.  
Even when nature or non-human beings are granted a form of «rights,» such rights 
are typically justified on the grounds that they are necessary for the continuation 
or well-being of human life, rather than because nature possesses intrinsic value 
derived from its belonging to a broader created order. As a result, nature remains 
captive to an instrumental logic, albeit articulated in a more refined ethical 
language.

From this perspective, ethics can recover their binding force only when they 
are reconnected to their ontological source, that is, to their relationship with 
theology. Ethics are not a positive legal construct, but a manifestation of divine 
will that governs the relationship between human beings and the world. When 
environmental conduct is situated within this horizon, it is transformed from a 
negotiable moral option into a duty grounded in trust [al amanah] and caliphate.

The shortcomings of Western environmental ethics do not negate the significance 
of the debates they have generated, but they do reveal their ultimate boundaries 
so long as they operate within a philosophical horizon that separates ethics from 
the unseen and values from purpose. Overcoming these shortcomings therefore 
requires a re-foundation of the moral question itself upon a different doctrinal and 
epistemological basis. At its deepest level, the environmental crisis is a crisis of the 
source of moral obligation and of the reference that endows human action with its 
meaning and necessity.

Third: Human Being, Nature in Islamic Philosophy of Religion
The Islamic philosophy of religion grounds the relationship between the human 

18 Editorial  - When Ethics Lose Their Purpose

Issue 10



17

their stable normative character and are transformed into relative systems subject 
to reformulation in accordance with shifting interests and circumstances. Social 
consensus, however rational it may appear, remains contingent upon prevailing 
power relations and dominant economic and political interests. What is regarded 
today as a supreme environmental value may tomorrow be redefined as an obstacle 
to growth or progress. Utility, for its part, is inherently incapable of providing a 
binding moral principle, as it is always measured by calculations of gain and loss 
rather than by considerations of right and obligation.

The absence of a transcendent reference in these approaches does not constitute 
a partial shortcoming that can be remedied by the addition of supplementary 
values; rather, it represents a structural weakness at the very core of the ethical 
conception itself. When ethics are detached from theology, they are stripped of 
their capacity for deep internal obligation and reduced to a set of regulatory or 
advisory guidelines rather than an existential commitment. Environmental ethics 
thus come to resemble a collection of recommendations that may be suspended or 
overridden whenever they conflict with overriding interests, rather than a moral 
covenant for whose violation human beings are held accountable as a breach of the 
meaning of their very existence.

The moral obligation cannot be properly understood except within the 
framework of a comprehensive conception of existence that situates both the 
human being and nature within a purposive created order. Within this horizon, 
ethics constitute a direct extension of the human relationship with the Creator and 
an embodiment of the human being›s normative vocation in the world. When this 
dimension is eliminated, the moral question loses its deepest root and is reduced 
to a managerial issue governed by calculations of immediate interest. This helps to 
explain the fragility of environmental commitment in modern societies, despite 
the density of moral discourse that surrounds it.

This inadequacy becomes particularly evident when Western environmental 
ethics are tested in moments of acute tension between environmental concerns and 
economic imperatives. In such contexts, considerations of growth, energy security, 

Humanity, Nature

Issue 10



16

Therefore, the recovering of the environmental question requires a fundamental 
interrogation of this metaphysical transformation. Prior to examining policies of 
protection or techniques of sustainability, it is necessary to reassess the conceptual 
framework that has governed the understanding of both nature and the human being. 
No viable environmental ethics can be established within a worldview that denies 
purpose, marginalizes creation, and reduces the world to a closed causal order.

Second: Shortcomings of Western Environmental Ethics from 
Theological Perspective

Despite the significant momentum that environmental ethics has gained 
in contemporary Western thought, a careful theological and philosophical 
examination reveals a profound structural inadequacy that extends beyond 
questions of application and policy to the very foundations upon which this field 
is constructed. The problem does not lie in a lack of environmental awareness or in 
insufficient reformist intentions, but rather in the philosophical framework through 
which these ethical systems have sought to ground themselves, a framework that 
has remained captive to an intellectual paradigm that severed ethics from theology 
and disconnected values from transcendent meaning.

Most Western environmental ethical theories are structured around one of two 
principal models: the social consensus model and the utilitarian model. In the 
former, environmental values are conceived as the product of human agreement 
or contract, with their standards determined by what a given community deems 
appropriate for safeguarding its interests and sustaining its way of life. The latter 
model, by contrast, links the moral value of an action to the degree of benefit 
it produces, whether for the individual, for society, or even for the ecosystem 
insofar as it constitutes a condition for the sustainability of human life. Despite 
their apparent differences, both models share a fundamental premise: they ground 
ethics within a closed human horizon, without recourse to a transcendent reference 
that exceeds human will. From a theological standpoint, the core deficiency of this 
foundation lies in the fact that ethics, when reduced to consensus or utility, lose 

Editorial  - When Ethics Lose Their Purpose

Issue 10



15

neutral causal relations devoid of any ethical or symbolic dimension. With this 
transformation, the natural world no longer possessed any meaning beyond its 
status as an object of observation and experimentation. Human beings were no 
longer called to stand before nature as a field of moral questioning. Rather, they 
stand as an object of control and manipulation.

This epistemic transformation had direct implications for the reconstruction 
of the image of the human being itself. The human, once understood as an entity 
embedded within a broader cosmic order, came to be conceived as an autonomous 
subject standing in opposition to nature rather than within it. With the separation 
of subject from world, a reifying relationship emerged, in which nature was 
transformed into an “object” confronting a knowing and controlling “subject.”  
As a result, the question of the limits of human action ceased to be posed as an 
ethical question and became instead a matter of technical capability. What could 
be done scientifically came to be regarded as morally permissible, insofar as the 
natural world had been divested of any sacral or transcendent significance.

Within this context, the modern metaphysical shift paved the way for legitimizing 
exploitation in the name of science and progress. When nature is conceived as a 
purposeless system, its subjugation appears as a rational act that raises no ethical 
concern. Indeed, domination over nature is presented as evidence of the maturity 
of human reason and its liberation from metaphysical illusions. Thus, the notion 
of progress became closely tied to humanity’s capacity to control the natural world 
rather than to live in harmony with it. Science was transformed from a means of 
understanding the cosmic order into a tool for reshaping it in accordance with 
human desires and expanding needs.

The seriousness of this trend lies in the philosophical foundation that grants it 
legitimacy. When nature is understood as mute, devoid of meaning and purpose, 
all forms of depletion become justifiable so long as they serve the logic of growth 
and progress. Accordingly, any attempt to address the environmental problem 
from within this metaphysical horizon will remain incapable of reaching the true 
roots of the crisis.

Humanity, Nature

Issue 10



14

First: Nature in Modern Western Metaphysics
The transformation that modern Western metaphysics introduced in its 

understanding of nature represents one of the most consequential epistemic 
shifts that has reshaped the human relationship with the world. At its core, this 
transformation amounted to an ontological reorientation: a shift that relocated 
nature from being a meaningful and purposive domain to a closed system 
governed by chance and necessity, one that neither points beyond itself nor calls 
forth questions of creation or wisdom. From this perspective, the contemporary 
environmental crisis cannot be disentangled from this profound metaphysical shift, 
which redefined natural existence outside the horizons of meaning and sacrality.

In philosophical and theological frameworks preceding modernity, whether 
in late Greek thought or in religious philosophies, nature was understood within 
a meaningful cosmic order. The natural world was not conceived as a mere 
aggregation of entities, but rather as an ordered whole governed by purpose and 
linked through causal relations open to the first cause. In this view, the cosmos was 
not self-sufficient; it existed through and pointed toward that which transcends it. 
Consequently, the study of nature was, at its depth, an act of contemplation of the 
cosmic order. This understanding rendered nature a domain of moral and spiritual 
knowledge no less than one of rational inquiry.

The modern Western metaphysics, however, emerged through the systematic 
dismantling of this teleological horizon. Nature was redefined as extended matter 
subject to strict laws, operating according to an internal regularity that required no 
reference to transcendent purpose or wisdom. In this way, the natural world was 
stripped of its symbolic and meaningful character in favor of a model grounded 
in causal self-sufficiency, wherein every phenomenon is explained from within 
the system itself, without recourse to anything beyond it. This shift entailed a 
comprehensive reconfiguration of the relationship between the human being and 
the world. The removal of teleology from nature necessarily led to a redefinition 
of causality. Whereas causation had previously exceeded mechanical explanation 
to encompass questions of wisdom and purpose, it was now reduced to value-

Editorial  - When Ethics Lose Their Purpose

Issue 10



13

Editorial

It is difficult to conceive of the contemporary environmental crisis as merely an 
imbalance in nature or a scarcity of resources. Rather, it has become a revealing 
sign of a deeper dysfunction in humanity’s conception of existence, and in the 
way that human beings have redefined their relationship with the Creator and the 
world around them. The manner, in which nature is perceived, is a direct extension 
of the doctrinal and epistemological framework that determines humanity’s place, 
the limits of his action, and the meaning of his presence in the universe. Modern 
intellectual trend, through its gradual separation of religion from the natural world, 
has contributed to reducing the environment to a purely technical issue, managed 
by the tools of science and economics and detached from the question of purpose. 
Through this separation, nature has been stripped of its ethical dimension, and 
the transcendent moral question has been marginalized in favor of a logic of 
management and control, rather than one of trust [al amanah] and responsibility.  
From this perspective, the environmental problem is approached as a crisis in 
doctrinal conception before it is a crisis of resources or policies. Rethinking 
the human nature relationship thus ultimately entails a critical reexamination 
of the epistemological and theological foundations that have governed our 
understanding of the world and paved the way for a mode of relationship severed 
from purpose.

When Ethics Lose Their Purpose
Critique of Metaphysical Foundations of Modern 
Environmental Discourse.

Dr. Mohammad Mahmoud Mortada

Editor –in– chief

Humanity, Nature

Issue 10



Ms. Lina Al-Saqar

Dr. Mahmoud Kishaneh

alsayed Hisham Hasan Murtada

35

34

Reading in a book

Studies and research

(Al-Afghani) Critique of Western Materialism

Islam, Environment

Mahdist Project, Environmental Justice

33



When Ethics Lose Their Purpose

Human Master or Caliph of Nature?

Climate Change as Embodiment of Luxury Theological

Environment between Environmental Secularism, Religious 
Spirituality

Ethical Contract with Nature

Dr. Mohammad Mahmoud Mortada

Dr. Ramadan Khalaf Mohammad Reslan

Shaykh Shadi Ali

Prof. Mohammad bin Ali

Dr. Lina Hamidoush

13

29

30

31

32

index

Editorial

Focus



At Upcoming issue

Dialectic of Sovereignty,
Authority in Philosophy of Religion



Eitiqad Magazine Copyright Pledge

I, the undersigned: ...........................................................................

The author of the research titled: ...........................................................

............................................................................................

I pledge to transfer the copyright and distribution rights to (Eitiqad) 
Magazine and Baratha Center for Studies and Research.

Signature:

Date:

Intellectual Property Pledge

I, the undersigned: ..............................................................................

The author of the research titled: ............................................................

............................................................................................

I pledge that the research I have completed has not been published 
or submitted for publishing to another magazine, whether in 
Lebanon, Iraq, or any other country, and I wish to publish it in 
Eitiqad magazine.

Signature:

Date:



�� Verses are documented in the text immediately, after the 
Quran text by mentioning the surah followed by a colon, 
then the verse number inside brackets, like this: [Al-Insan: 
25].

�� The Quran verses are inserted with vowels, according to the 
Quran diacritical marks, and are placed between two special 
brackets, like this: {In the name of Allah, the Most Gracious, 
the Most Merciful}.

�� *Note: If the sources mentioned above are electronic, the 
link will be included after the page number at the bottom.

¦¦ A list of sources and references shall be included at the end of the 
research, as mentioned above, and adding the rest of the related 
details: Publishing house, publishing country, publishing date, edition 
number.

¦¦ The author uses the font (Simplified Arabic), in size (14) in the text, 
and the same font in size (12) in the margin.

¦¦ In English, the author uses the font (Times New Roman), in size (14) 
in the text, and size (12) in the margin.

¦¦ The following should be written on the first page:

�� The research title in Arabic.

�� The author’s name in Arabic (if Arab), with a footnote stating: 
his nationality, academic description, academic degree and 
certificate, and affiliation (university, college), or (research 
institution).

�� An abstract of the research in Arabic, provided that each 
abstract does not exceed (100) words.

�� Keywords, provided that they do not exceed (7) words.

�� The magazine will translate the abstracts into the languages ​​
it considers appropriate.



Eitiqad Magazine Authors  Guide  

¦¦ The research must be new in its presentation, and no one has 
previously addressed the subject, using the same mechanism 
and reached the same results. It must be characterized by depth, 
analysis and criticism.

¦¦ The research must be free of linguistic and typographical mistakes, 
and punctuation marks must be taken into account when writing.

¦¦ The information, contained in the research, must be documented 
through accurate scientific sources and references.

¦¦ The author should ensure that the number of words in the research 
ranges between (4500) and (5500) words.

¦¦ “Plagiarism Check X” will be used to determine the extent of 
plagiarism. 

¦¦ “Plagiarism Check X” will be used before the research is being 
presented for evaluation, and the research will be rejected if the 
plagiarism exceeds the internationally accepted rate (25%).

¦¦ Regarding the footnotes related to reference notes, the author will 
use “Chicago Modified Style”, and insert footnotes at the bottom 
of the page via automatic insertion. 

¦¦ Example of “Chicago Modified Style”:

�� When documenting from a book: Author’s name, book title, 
the part or volume, page number.

�� When documenting from a magazine: Name of the author 
of the research or article, the research title, name of the 
magazine, the issue, page number.

�� When documenting from a collective book: Name of the 
author with the phrase “and others”, the book or research 
title, page number.

�� When documenting from thesis or dissertation: Name of the 
researcher, thesis or dissertation title, university or college, 
page number.



it within the specified period, he is committed to fulfill it according to 
the following determinants: 

A.	 Determine the extent of scientific integrity of the research.

B.	 Determine the extent of conformity between the title and the 
content of the research.

C.	 Determine the extent of clarity of the research abstract.

D.	 Determine the extent of the research introduction clarification 
to the research idea.

E.	 Determine the extent to which the introduction of the research 
clarifies its idea.

F.	 Determine the extent of suitability and coherence of the subtitles.

G.	 Determine the extent of the scientific level of the research.

H.	 Determine the extent of the linguistic and literary level.

I.	 Determine the extent of the value of the sources and the 
accuracy of relying on them.

J.	 Determine the extent of the research importance and authenticity, 
in terms of mechanism and results.

K.	 Determine the extent of the research size.

L.	 Determine the extent of the research suitability for publishing.

M.	Determine, accurately, the paragraphs that need to be modified 
by the researcher.

¦¦ The evaluator determines the reasons for rejection, if he decides that 
the research is not suitable for publishing.

¦¦ The evaluation process is conducted confidentially.

¦¦ If the first evaluator wants to discuss the research with the second 
evaluator, he must inform the editor-in-chief.

¦¦ The scientific evaluator’s comments on the research are sent to the 
editor-in-chief to be sent to the researcher if any, so that the author 
can take them into consideration for approval of publishing, without the 
evaluator and the researcher knowing each other.

¦¦ The evaluators’ comments and recommendations are relied upon in the 
decision to approve the publishing of the research or not.



Eitiqad Magazine Publishing Ethics

¦¦ The magazine’s management is committed to keep the intellectual 
copyrights of the authors.

¦¦ The magazine’s management is committed to keep the principle of 
non-discrimination on the basis of race or gender, and to the rules 
of scientific thinking and its methods, and its language in presenting 
ideas, trends and topics, and discussing or analyzing them.

¦¦ The magazine’s management is committed not to disclose the names 
of the evaluators (reviewers) to the authors, and is also committed 
at the same time not to disclose the names of the authors to the 
evaluators. The names remain confidential at the editor-in-chief and 
managing editor only.

¦¦ Respecting the intellectual copyrights of translated research.

¦¦ The research must be consistent with the standards of scientific 
integrity and scientific research ethics.

¦¦ It is required that the research submitted for publishing in the magazine 
has not been previously published in another magazine or in a book, 
or extracted from a thesis or dissertation, and that it has not been 
submitted for publishing in another magazine at the same time.

Eitiqad Magazine Evaluators’ Guide  
¦¦ The scientific evaluator’ main task is to read the research submitted 

for publishing, which is within his scientific specialization, with great 
care, and evaluate it according to a scientific and academic vision and 
perspective that is not subject to any personal opinions, then put his 
constructive and honest observations regarding the research sent to 
him. 

¦¦ Before starting the evaluation process, the evaluator ensures whether 
the research sent to him is within his scientific specialization or not. If 
the research is within his scientific specialization, he should estimate 
that he has enough time to complete the evaluation process; since the 
evaluation process should not exceed fifteen days.

¦¦ After the evaluator agrees to fulfill the evaluation process, and completes 



«                 » Magazine Publishing Terms

¦¦ Published research and studies do not necessarily express the opinion 
of the magazine.

¦¦ When the research is accepted, the author undertakes to transfer the 
ownership copyrights of the research to the magazine, and not to publish 
it in any other magazine, except after obtaining written approval from 
the magazine’s management. The magazine has the right to publish the 
research in a collective book; and if the researcher wants to publish his 
research in any paper, or electronic publishing medium, he must obtain 
prior written approval from the magazine’s management.  

¦¦ The magazine is committed to inform the author of the approval to 
publish the research without modification, or according to specific 
modifications based on the comments of the evaluators, or apologizing 
for not publishing within a period not exceeding (30) days, except in the 
case of early writing (asking the author to write a sample to know his 
method), but the author is informed of that.

¦¦ If the research is rejected, the magazine has the right to inform the 
author of the reasons for rejection, or not to inform him of that.

¦¦ The arrangement of research (articles) within the magazine is subject to technical 
purposes, and has nothing to do with the status and fame of the author (researcher).

¦¦ The magazine management pays a financial reward for each research 
published in the magazine, and informs him - in advance- of its value, or 
how the calculation is done.

¦¦ Correspondence should be sent to the Editor-in-Chief: Dr. Ammar Abd 
al-Razzaq al-Sagheer at the following addresses:

¦¦ Phone number: 009613821638 Email: eitiqad.magazine@gmail.com
¦¦ Web: http://eitiqad.barathacenter.com



  Dr. Mohamed Kabeer: (Philosophy of Religion - University of Oran 
2 Mohamed Ben Ahmed - Algeria).

  Asst. Dr. Wissam Hassan Falih Tawij. (Contemporary Arab Islamic 
Philosophical Thought - University of Kufa - Iraq).

  Dr. Khalil Hassan Al-Zarkani: (Islamic History and Civilization – 
Iraq).

  Dr. Mohammad Hadi Humayun: (Culture and Communication - Imam 
Al-Sadiq University (AS) – Iran).

  Dr. Qassem Pourhassan: (Participant - Islamic Philosophy - Imam 
Al-Sadiq University (AS) - Iran).

  Dr. Mohammad Rajab: (Participant - Theology and philosophy of 
religion - Matrouh University - Faculty of Education – Egypt).

  Dr. Hassan Amoura: (Science of speech - University of the Levant - 
Syria).

  Dr. Raed Jabbar Kazim. (Contemporary Arab Thought - Al-
Mustansiriya University - Iraq).

  Sheikh Dr. Ali Jaber: (Islamic Philosophy - Lebanese University - 
Lebanon).

  Sheikh Dr. Mohammad hijazzi: (Islamic Studies - Islamic University 
- Lebanon).

  Sheikh Dr. Mohammad Shaqeer: (Islamic Philosophy - Lebanese 
University - Lebanon).

  Dr. Ibrahim Nasrallah: (Philosophy of Values - Damascus University 
- Syria).

  Sheikh Dr. Arkan Al-Khazali: (Islamic Philosophy – Iraq).

  Dr. Ali Ahmed Al-Dairi: (Discourse Analysis of Philosophical, Sufi 
and Theological Texts - Bahrain).

  Sheikh Dr. Ali Mantash: (Arabic language and Literature – Islamic 
University - Lebanon).

Scientific Body:

Editorial Board:



Eitiqad magazine, for theological 
studies and philosophy of 
religion, is a quarterly   Peer-
Reviewed magazine, issued by the 
“Baratha Center for Studies and 
Research” in Beirut and Baghdad. 
It is concerned with studies of 
contemporary issues related to 
faith, theology and philosophy 
of religion. Because it presents 
genuine Muhammadan visions 
in these areas, it is concerned at 
the same time with approaching 
the doubts and problems related 
to these topics, and discusses 
them with an objective, rational 
approach.
The journal adopts an Open Access 
policy, making all its content freely 
available online immediately upon 
publication, without financial or 
legal restrictions. All materials 
are published under the Creative 
Commons Attribution 4.0 
International License (CC BY 
4.0), which permits unrestricted 
reading, downloading, use, 
redistribution, and republication, 
provided that proper attribution is 
given to the original source.

General Supervisor:
 Sheikh Jalal al-Din
Ali Al-Sagheer

Editor in chief:
Dr. Mohamad Mortada

Managing Director:
Sheikh Samer Ajami

Managing Editor:
Prof. Charif Eddine Bendouba

Technical Director:
Mr. Khaled Mimari

Proofreading:
Dr. Mahmoud Al-Hasan

Translators:

(English)
Mrs. Lina al-Saqer



w w w . b a r a t h a c e n t e r . c o m
E i t i q a d . b a r a t h a c e n t e r . c o m 
E i t iqad .magaz ine@gmai l .com

issued by:

 Baratha Center for
Studies and Research

Volume (3), Issue (10), Winter 2026 AD - 1447 AH

 A quarterly Peer-Reviewed journal concerned
 withstudies of contemporary issues related
to faith, theology and philosophy of religion

Beirut- Baghdad 

Humanity, Nature: 
towards Sustainable Environmental Ethics

ISSN:
     : 3005-9577
     : 3006-9513




