
131

العدد 10

ة:
َّ
 والعدالة البيئي

ُّ
وي

َ
هد

َ
 الم

ُ
شروع

َ
الم

 الإنسانِ والكون
َ
ةٍ للانسِجامِ بين

َّ
 رؤيةٍ كوني

َ
حو

َ
ن

ص
ّ
    ملخ

يتناول هذا البحث الأزمة البيئيَّة بوصفها أزمة روحيَّة ورؤيويَّة قبل أنْ تكون تقنيَّة أو اقتصاديَّة؛ 

مورد  إلى  وكرم  توازن  موطن  من  فحوّلها  بالطبيعة،  القدسيَّة  علاقته  الحديث  الإنسان  فَقَدَ  إذ 

البشريَّة،  الأنشطة  عن  الناتجة  البيئيَّة  الاضطرابات  تشخيص  من  البحث  ينطلق  للاستغلال. 

غير  تنموي  نموذج  نتاج  أنَّها  ليرى  الحيوي،  ع  التنوُّ وفقدان  الحراري،  والاحتباس  كالتلوث، 

مستدام، يقوم على الجشع والاستهلاك المفرط. ويقارن بين واقع الظلم البيئي العالمي—حيث 

ل الدول الفقيرة أعباء التلوّث الذي تنتجه الدول الغنيَّة—وبين الرؤية القرآنيَّة والروحيَّة التي  تتحمَّ

يقدّمها المشروع المهَدَوي، باعتباره نموذجًا إلهيًّا لإعادة الانسجام بين الإنسان والكون.

 ، بيئيًّا كونيًّا شامًال بل إصلاحًا  ليست مشروعًا سياسيًّا فحسب،    الإمام المهدي  فدولة 

تسُتعاد فيه توازنات الأرض، وتتحقَّق العدالة البيئيَّة والاجتماعيَّة معًا؛ إذ تصبح الطبيعة شريكًا 

الكون،  مع  الروحيَّة  العلاقة  تجديد  إلى  البحث  ويدعو  للاستغلال.  موضوعًا  لا  الخير،  في 

يُصلح الأرض من خلال إصلاح الإنسان  إنساني،  بيئي  لبناء وعي  الرؤية المهَدَوية  واستلهام 

نفسه.

السيد هشام حسن مرتضى)1(

الكلمات المفتاحية:

1 -  أستاذ الدراسات العليا في الحوزة العلميَّة في لبنان، وباحث في المجالات الدينيَّة والتاريخيَّة والفلسفيَّة.

الإصلاح  والكون،  الإنسان  المهَدَوي،  المشروع  البيئيَّة،  العدالة 
الكوني، الخلافة الإلهيَّة، الأزمة البيئيَّة، الانسجام الوجودي.



بِيْعَة132ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Mahdist Project, Environmental Justice
toward Cosmic Vision of Harmony between Humanity, Universe

alsayed Hisham Hasan Murtada(1)

 Abstract:

This research approaches the environmental crisis as a spiritual and worldview 
crisis before it is a technical or economic one. The modern humanity has lost its sacred 
relationship with nature, transforming it from a realm of balance and generosity into a 
resource for exploitation. The research begins by diagnosing environmental disturbances 
caused by human activities, such as pollution, global warming, and the loss of biodiversity, 
and argues that these are the result of an unsustainable development model based on 
greed and excessive consumption. It compares the reality of global environmental 
injustice, where poorer countries bear the burden of pollution produced by wealthier 
nations, with the Qur’anic and spiritual vision offered by the Mahdist project, which is 
presented as a divine model for restoring harmony between humanity and the universe.

The state of Imam Mahdi (may Allah hasten his reappearance) is not merely a political 
project, but a comprehensive cosmic environmental reform through which the balance 
of the earth is restored and environmental and social justice are achieved together. In 
this vision, nature becomes a partner in goodness rather than an object of exploitation. 
The research calls for renewing the spiritual relationship with the universe and drawing 
inspiration from the Mahdist vision to build a humane environmental consciousness 
that reforms the earth through the reform of the human being himself.

Keywords:
Environmental Justice, Mahdist Project, Humanity and the Universe, Cosmic Reform, Divine 
Caliphate, Environmental Crisis, Existential Harmony.

1 - Professor of postgraduate studies at the Lebanese Hawza (Islamic seminary), researcher in religious, 
historical, and philosophical fields.



133

العدد 10

مة
ِّ
مقد

إنَّ الأزمة البيئيَّة التي يعيشها عالمنا اليوم ليست مجرَّد أزمة تقنيَّة أو اقتصاديَّة يمكن معالجتها 

بترقيعات سطحيَّة. إنَّها في جوهرها أزمة رؤية، وأزمة علاقة، وأزمة روح.

لق��د كتبت هذه الصفحات وفي خلدي س��ؤال مُل��حّ: كيف وصلنا إلى ه��ذه الحال؟ وكيف 

أصبحنا نعامل بيتنا الكبير - هذا الكوكب الذي يس��تضيفنا - كما لو كان فندقاً نستغلهّ ثمَّ نرحل؟ 

وكيف استطعنا أنْ ننسى أنَّنا جزء من نسيج هذا الكون، لا أسياد عليه؟

لطالم��ا نظَرَتْ الحضارات القديم��ة إلى الطبيعة على أنَّها أمٌّ حن��ون، أو معلِّم حكيم، أو هبة 

ا نحن في عصرنا الحديث، فقد حوَّلناها إلى مخزن للموارد نس��تغلهّ، أو سلَّة نفايات  س��ة. أمَّ مقدَّ

نلقي فيها فضلاتنا. لقد قطعنا تلك الصلة الروحيَّة التي كانت تربط أس�الفنا بالأرض، والسماء، 

والماء، والهواء.

مه  لذلك سنس��تهدي في هذه الرحلة، وعبر هذه الس��طور بتراثنا الحض��اري الغني، وبما يقدِّ

المشروع المهَدَوي من رؤية ش��املة للعلاقة بين الإنس��ان والكون. لا لأنَّنا نبحث عن حلول في 

الم��اضي، بل لأنَّنا نعتق��د أنَّ في تراثنا الحكيم ما يمكن أنْ يضيء لنا طريق المس��تقبل، بل لأنَّ 

المشروع المهَدَوي هو المستقبل الذي تنتظره البشريَّة.

، ثمَّ مع  وكلامن��ا هذا ليس مجرَّد بحث علمي، بل هو دع��وة إلى حوار.. حوار مع الذات أوًَّال

الآخرين. وهو محاولة لإعادة وصل ما انقطع، وجبر ما انكسر في علاقتنا مع العالم من حولنا.

إنَّ دولة الإمام المهدي  أو دولة آل محمد  ليست مجرَّد دولة دينيَّة بالمعنى التقليدي، 

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة134ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

بل هي نموذج إلهي فريد لإصلاح الأرض والإنس��ان معًا؛ إذ لم تعرف البشريَّة في تاريخها دولة 

حظي��ت بالدعم الإلهي المطلق والدائم، ك�ام تحظى به هذه الدولة المبارك��ة. فالقوى الكونيَّة 

والطبيعيَّة والروحيَّة جميعها تكون في خدمتها، كما ورد عن الأئمَّة الأطهار أنَّ الملائكة ستكون 

رة للإمام المهدي ، تحقيقًا لقوله تعالى: فرقة دائمة من جيشها، وأنَّ القوى الطبيعيَّة مُسخَّ

عَْلَهُ��مُ الوَْارِثيَِن﴾  ةً وَنَج ئمَِّ
َ
عَْلَهُمْ أ رْضِ وَنَج

َ ِي��نَ اسْ��تُضْعِفُوا فِي الْأ َىَل الَّذ نْ نَمُ��نَّ ع
َ
﴿وَنرُِي��دُ أ

]القصص: 5[.

ففي ظلّ هذه الدولة، لا يكون الإصلاح مقتصًرا على البنية السياس��يَّة أو الاجتماعيَّة، بل يمتدُّ 

ليشمل الكون بأسره؛ إذ تتحوَّل الأرض والسماء إلى منظومة متناسقة تعمل بانسجام تامّ لتحقيق 

العدالة الش��املة. وقد أكّد الرس��ول الأعظم a والأئمَّة الك��رام  أنَّ الأرض في عهد الإمام 

المهدي  ستخرج كلَّ كنوزها ونفائسها ونباتها، وأنَّ السماء ستنزل كلّ قطرها وبركاتها. فذلك 

ع��رض عملي لبركات الحكم الإلهي الأمثل، وتصحيح ش��امل للمفاهي��م الخاطئة التي ربطت 

الحكم الديني بالتسلطّ أو الحرمان.

هذا الانفتاح الكوني الذي تش��هده دولة الإمام هو في جوهره إصلاح بيئي ش��امل؛ إذ تس��تعيد 

ق العدالة في توزيع خيراتها، فلا فساد في الأرض ولا في البحر، ولا  الطبيعة توازنها المفقود، وتتحقَّ

ظلمة تغطي وجه الطبيعة، بعد أنْ طهّرها المهدي  من رجس الظالمين الذين أفسدوا فيها.ويعّرب 

الإمام جعفر الصادق j عن هذا الانسجام الكوني بقوله: »إن المؤمن في زمن الإمام المهدي وهو 
في المشرق ليرى أخاه الذي في المغرب، وكذا الذي في المغرب يرى أخاه الذي في المشرق«.)))

وفي حديث آخر عن النبي a قال: »يرضى عنه س��اكن الس�امء وس��اكن الأرض، ولا تدع 

الس�امء من قطرها ش��يئا إلا صبَّته، ولا الأرض من نباتها ش��يئاً إلا أخرجته، حتى تتمنَّى الأحياء 
الأموات«.)))

تش�ري هذه النصوص إلى اتحّاد الأرض والإنس��ان في منظومة واح��دة؛ حيث تزول الحواجز 

1 - محمد باقر المجلسي: بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، ج52، ص391، ح213.
2 - ع�يل بن طاووس: التشري��ف بالمنن في التعريف بالفتن المع��روف بالملاحم والفتن، ص146، 

باب 146، ح175.



135

العدد 10

افاً في تعامله مع الإنس��ان، وكأنَّ الوجود كلَّه قد اس��تعاد  الماديَّة والمعرفيَّة، ويصبح الكون ش��فَّ

وظيفته الأصليَّة في خدمة الحقّ والخير.

ومن ملامح هذا الإصلاح البيئيّ الشامل أنَّ السماء تعطي كلَّ قطرها ومائها، وأنَّ الأرض تخرج 

كلَّ كنوزها ونفائسها ونباتها، فلا يبقى في الطبيعة ما هو معطَّل أو مكنون عن الإنسان. كما رُوي 

:j عن الإمام الرضا

»إذا قام قائمنا، يأمر الله الملائكة بالس�الم على المؤمنين، والجلوس معهم في مجالسهم... 

ومن المؤمنين من يس�ري في الس��حاب، ومنهم من يسير مع الملائكة مش��ياً، ومنهم من يتحاكم 

الملائك��ة إليه«.))) وفي هذا تجس��يد لتحوُّل العلاقة بين الإنس��ان والطبيعة إلى علاقة انس��جام 

وتكامل، لا علاقة صراع أو استغلال، فالمؤمن يصبح في هذه المرحلة مكرَّمًا حتى على الملائكة، 

والملائكة نفسها تصبح جزءًا من عمليَّة إعمار الأرض وإصلاحها.

ك�ام يتحقَّق في عهد الإمام المهدي  ت��وازن بيئي لم تعرفه البشريَّة من قبل، فلا حيوان يفترس 

: واصفًا زمان المهدي j آخر، ولا سموم، ولا فساد في البر أو البحر. وقد ورد عن الإمام الحسن

 »يدين ل��ه عرض البلاد وطولها، ولا يبقى كافر إلا آمن به، ولا طالح إلا صلح، وتصطلح في 

ملكه السباع«،))) ورُوي أيضًا أنَّ الذئب سيرعى مع الغنم كأنَّه كلبها الحارس.

إنَّها حالة من الانسجام المطلق بين بني البشر وبين الكائنات جميعًا؛ حيث يصبح الكون كلهّ 

حديقة عدل وسلام، ويعمّ الوفاق بين الإنسان والطبيعة. فكلّ الكائنات تستجيب لمنطق العدل 

الإلهي؛ لأنَّ الدعوة في عهد الإمام المهدي  سماويَّة لا أرضيَّة.

وهكذا تتحوَّل الأرض إلى نموذج للس��كينة والخصب والجمال، وتتحقَّق فيها العدالة البيئيَّة 

ا،  ة لا يعدّان عدًّ والاقتصاديَّة والاجتماعيَّة معًا، فلا محتاج ولا مظلوم ولا مُفسِد. فالذهب والفضَّ

«، ولا يجد العاملون على الزكاة محتاجً��ا يقبلها؛ لأنَّ الجميع في رخاء وكفاية  ب��ل »يهُالان هيًال

ة، كما تواترت الأحاديث النبويَّة في ذلك. تامَّ

1 - محمد بن جرير الطبري: دلائل الإمامة، ص455، ح38/434.
2 - أحمد بن علي الطبرسي: الاحتجاج، ج2، ص12.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة136ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

إنَّ دولة الإمام المهدي  ليس��ت فقط دولة عدلٍ بين البشر، بل هي دولة عدلٍ كوني، تعُيد 

التوازن إلى الطبيعة بعد أنْ أرهقها الإنس��ان بظلمه، وتعيد للأرض خصوبتها، وللس�امء نقاءها، 

وللكائنات س��كينتها. إنَّها الدولة التي يتحقق فيها وعد الله ب��الأرض الطيبة، وترُفع فيها مظاهر 

التلوث والظلم والفساد، وتستعيد الخليقة بكاملها صفاءها الأوَّل.

فالإص�الح في عهد الإمام المهدي  هو إصلاح بيئي كوني ش��امل، يطهِّر الأرض من آثار 

الظلم، ويقيم نظامًا منسجًام بين الإنسان والوجود، وبين المادَّة والروح، وبين الأرض والسماء، 

ليكون كلُّ شيء شاهدًا على تحقق إرادة الله في قوله تعالى:

رْضِ﴾ ]القصص: 5[.
َ ِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأ َىَل الَّذ نْ نَمُنَّ ع

َ
 ﴿وَنرُِيدُ أ

. فالأرض نفسها تبُعث من جديد، خضراء نقيَّة، شاهدة على عدل الله، وكرم آل محمد

ه��ذه مع��الم الدول��ة المهَدَوية، لكن، م��ا هو الواق��ع اليوم؟ وما مدى انس��جام السياس��ات 

والممارسات البيئيَّة على المستوى العام والخاصّ مع معالم الدولة المهَدَوية المنشودة؟ وكيف 

نعيد اكتشاف أنفسنا في مرايا العصر الحاضر؟

ل أحوال عالمنا، هو ما نحاول استقصاءه عبر فصول  هذا السؤال الذي يخطر في البال لدى تأمُّ

هذا المقال. إنَّه رحلة فكريَّة وشعوريَّة تبحث عن جذور الأزمة البيئيَّة التي يعيشها كوكبنا، لا في 

التقنيَّات والاقتصادات فحسب، بل في أغوار النفس البشريَّة ومساراتها الروحيَّة.

يبدأ هذا المقال من حيث ينتهي كثيرون - من تشخيص الواقع المرير الذي أوصلتنا إليه أنماط 

عيشنا. فنحاول أوًَّال أنْ نكشف النقاب عن »الاضطرابات البيئيَّة« بوصفها أعراضًا لمرض أعمق 

في رؤيتنا للوجود. لكن التش��خيص وحده لا يكفي، لذا ننطلق ثانيًا إلى رحاب »العدالة البيئيَّة« 

سعيًا نحو إنصاف للأرض وسكّانها.

لكنَّ العدالة المجرَّدة قد تبقى حبراً على ورق ما لم تس��تند إلى مرتكزات روحيَّة راسخة، وهنا 

ح ملام��ح »المشروع المهَدَوي« بوصفه رؤية كونيَّة تضع الإنس��ان في مكانه  نتح��وَّل ثالثاً لنوضِّ

الطبيعي، خليفةً وحارسًا، لا مستغًِّال ومهيمنًا.

ولا يكتفي المقال بالرؤى، بل ينتقل إلى التطبيقات، فنقدّم رابعًا نماذج عمليَّة لـ »ترجمة القِيمَ 

إلى ممارس��ات«، ثمَّ نغوص إلى الأعماق، لنصل إلى »الجذور الخُلقيَّة والروحانيَّة« التي تغذّي 



137

العدد 10

تلك الرؤى وتقويها.

وأخيراً، يختتم المقال رحلته بدعوة عمليَّة إلى »تعزيز العلاقة المستدامة« بالرؤية المهَدَوية، 

التي تجمع بين الأس��اس العقدي والابت��كارات الحضاريَّة، وبين ن��داء الضمير ومتطلِّبات 

العصر.

كما أنَّ هذه الفصول ليست فصوًال منفصلة، بل هي حلقات متَّصلة في سلسلة واحدة، تبدأ من 

الواقع المادِّي لتصل إلى الأعماق الروحيَّة، ثمَّ تعود إلى التطبيقات العمليَّة. إنَّها محاولة لنس��ج 

خيط ناظم بين القيم والممارسات، وبين الغايات والوسائل، وبين الإنسان والكون.

إنَّ هذا المقال لا يخاطب العقل فقط، بل يخاطب القلب والضمير معًا. وهو لا يقدم قوالب 

جاهزة بقدر ما يفتح أبواباً للتأمل وإعادة النظر. فالأزمة البيئيَّة في نهاية المطاف ليست أزمة طبيعة، 

بل هي أزمة إنسان - إنسان نسي موقعه في الكون، وغفل عن رسالته في الوجود.

فلعلنّا نشعل نبراسًا يضيء الطريق لقلوب تتوق إلى الانسجام مع الكون، وعقول تبحث عن 

الحكمة في زمن الجشع المادِّي، وأيدي تبني ما تعلنه الألسن، ونفوس تدرك أنَّ إصلاح الأرض 

يبدأ من إصلاح القلب.

: الاضطرابات البيئيَّة: تداعيات الأنشطة البشريَّة على النظام الطبيعي للأرض أوًّال

لطالم��ا كانت الأرض نظامًا متوازناً بدقَّة، تدور فيه عن��اصر الطبيعة في حلقة متناغمة تضمن 

اس��تمرار الحياة. لكنَّ هذا التوازن الدقيق أصبح اليوم على حافَّة الهاوية؛ حيث تشكَّل الأنشطة 

د استقرار الكوكب بأسره. لقد تجاوز تأثير  البشريَّة مصدرًا رئيسً��ا للاضطرابات البيئيَّة، التي تهدِّ

الإنسان مرحلة كونه مجرَّد عامل طبيعي ليصبح القوَّة المهيمنة في تشكيل وجه الأرض، ما خلق 

أزمة بيئيَّة غير مسبوقة في تاريخها.

الاحتب��اس الحراري أبرز مظاه��ر هذه الاضطرابات. فبفعل حرق الوق��ود الأحفوري، وإزالة 

الغابات، ارتفعت تركيزات غازات الدفيئة في الغلاف الجوي إلى مس��تويات قياسيَّة، ما أدَّى إلى 

ارتفاع درجات الحرارة العالميَّة، وذوبان الجليد القطبي، وارتفاع منسوب البحار، وتكرار الظواهر 

الجويَّة المتطرِّفة.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة138ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

يات هائلة من الملوِّثات في الهواء، ما يؤدِّي  أمّا الأنشطة الصناعيَّة، ووسائل النقل، فتطلق كمِّ

ة الإنسان والأنظمة البيئيَّة. كما يسهم  إلى تدهور جودة الهواء، وتش��كيل خطر مباشر على صحَّ

ر الغابات والمسطَّحات المائيَّة. تلوُّث الهواء في تكون الأمطار الحمضيَّة التي تدمِّ

، والزراعة المكثَّفة، مضافاً  وقد أدَّى تدمير الموائل الطبيعيَّة من خلال إزالة الغابات، والتحُّرض

إلى الصيد الجائر والتلوّث، وإلى تسريع وتيرة الانقراض. ففقدان التنوّع البيولوجي يضعف مرونة 

الأنظمة البيئيَّة، ويقوِّض خدماتها الأساس، مثل تلقيح المحاصيل، وتنقية المياه.

كذل��ك أدَّى ت�رّسب الملوِّثات الكيميائيَّ��ة من الصناع��ة والزراعة إلى الأنه��ار والمحيطات 

ة الإنسان والحياة المائيَّة. كما أدّت الممارسات الزراعيَّة  والطبقات الجوفيَّة، إلى أخطار على صحَّ

رها، ما يفقد الأرض قدرتها الإنتاجيَّة. غير المستدامة إلى تدهور التربة وتصحُّ

1- الجذور العميقة للأزمة: نموذج تنموي غير مستدام

لا يمكن فهم هذه الاضطرابات بمعزل عن النموذج الاقتصادي والاجتماعي الس��ائد. فالنموّ 

الاقتصادي القائم على الاس��تهلاك المفرط للموارد، والاعتماد الش��ديد على الطاقة الأحفوريَّة، 

والثقافة الاستهلاكيَّة، تشكّل جميعها المحرِّك الأساس للتدهور البيئي. لقد تخطَّت البصمة البيئيَّة 

للإنس��ان قدرة الأرض على التجّدّد؛ حيث نستهلك موارد أكثر مما يمكن للكوكب أنْ ينتجه في 

عام واحد.

 إنَّ ه��ذه الاضطرابات لا تعمل بمعزل ع��ن بعضها بعضًا، بل هي مترابط��ة ومعقَّدة. فظاهرة 

الاحتب��اس الحراري، على س��بيل المثال، ت��ؤدّي إلى تغّري أنماط هطول الأمط��ار، ما يؤثِّر على 

توفّ��ر المياه العذبة والإنتاجيَّة الزراعيَّة. كما أنَّ ارتفاع حرارة المحيطات، وزيادة حموضتها تدمّر 

الشُ��عَب المرجانيَّة، التي تمثِّل موطنًا لربع الكائنات البحريَّة. هذه التداعيات المتسلسلة تخلق 

ة النزاعات، وتؤدِّي إلى  حلق��ة مفرغة من التدهور، تهدّد الأمن الغذائي والمائي، وتزي��د من حدَّ

نزوح جماعي للسكّان.

ه��ذه الاضطرابات البيئيَّة الناتجة عن الأنش��طة البشريَّة ليس��ت قدََرًا محتومً��ا، بل هي نتيجة 

خيارات جمعيَّة. لقد وصلنا إلى مفترق تاريخي يتطلَّب منَّا إعادة تعريف علاقتنا مع الطبيعة. إنَّ 



139

العدد 10

سات فقط، بل هي مسؤوليَّة  الة لهذه الأزمة ليست مس��ؤوليَّة الحكومات والمؤسَّ المواجهة الفعَّ

ة  ر الاستدامة، وتدرك أنَّ صحَّ مشتركة تقع على عاتق كلّ فرد منَّا. فمن خلال تبنّي رؤية جديدة تقدِّ

ة الكوكب، يمكننا بناء مس��تقبل لا نعيش فيه على  الإنس��ان ورفاهيَّته مرتبطان ارتباطاً وثيقًا بصحَّ

الأرض فحسب، بل نتعايش معها في وئام وتوازن.

2- قضيَّة البيئة: منظور عالمي للصراع من أجل التغيير والإصلاح 

��د المبدأ القائل إنَّ  تمثَّل البيئيَّة واحدة من أهم القضايا العابرة للحدود في عصرنا؛ حيث تجسِّ

جميع البشر، بغضّ النظر عن عرقهم أو جنسيَّتهم أو وضعهم الاقتصادي، يستحقِّون العيش في 

تهم وبيئتهم. لكنَّ  بيئة صحيَّة وآمنة، والمشاركة المتساوية في صنع القرارات التي تؤثِّر على صحَّ

الواقع العالمي يكش��ف عن فجوات صارخة في تحقيق هذا المبدأ، ما يحوِّل القضيَّة البيئيَّة من 

مجرَّد مفهوم نظري إلى حركة عالميَّة، تطالب بالتغيير والإصلاح.

3- جوهر المفهوم: أكثر من مجرَّد تلوّث

لا تقت�رص القضيَّ��ة البيئيَّة فقط على مش��كلة توزيع المخاط��ر البيئيَّة )مثل التل��وّث ومكبّات 

النفايات(، بل تشمل أيضًا الوصول العادل إلى الموارد البيئيَّة الإيجابيَّة )كالماء النظيف، والطاقة، 

والمس��احات الخضراء(. تتعامل القضيَّة البيئيَّة في صميمها، مع كيفيَّة تراكم العبء البيئي على 

شة - بينما تتركز الفوائد  الفئات الأكثر هشاشة - الفقراء، والأقلِّيات العرقيَّة، والمجتمعات المهمَّ

غالباً في يد فئة قليلة.

ثانيًا: المظاهر العالميَّة للظلم البيئي

ة: على المستوى العالمي، تتجَّىل أوجه الأزمة البيئيَّة في مشاهد عدَّ

1- الفجوة الشمال-الجنوب: 

ربما يكون هذا هو أبرز تجلِّيات الظلم البيئي عالميًّا. فالدول الصناعيَّة الكبرى )الشمـال( التي 

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة140ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

استفادت تاريخيًّا من الثورة الصناعيَّة، وتسبَّبت في الجزء الأكبر من انبعاثات غازات الدفيئة، هي 

ل الدول النامية )الجنوب( - التي  الأقلّ معان��اة من آثار تغّري المناخ المباشرة. في المقابل، تتحمَّ

س��اهمت بأقلّ قدر في الأزمة - العبء الأكبر من تداعياته��ا، مثل الجفاف والفيضانات وارتفاع 

منسوب البحر، دون أنْ تملك الموارد الكافية للتكيفّ.

2- استخراج الموارد والاستعمار الجديد: 

دة الجنس��يَّات في اس��تنزاف الموارد الطبيعيَّة )مث��ل النفط والمعادن  تس��تمرّ الشركات متعدِّ

والأخشاب( من دول الجنوب، تاركة وراءها تلوّثاً وتدهورًا بيئيًّا تطال آثاره المجتمعات المحليَّة، 

التي نادرًا ما تس��تمتع بالثروة من مواردها. توُصف هذه الديناميكيَّة غالبًا بأنَّها اس��تمرار لأشكال 

الاستعمار الاقتصادي والبيئي.

ة والعولمة:  3- النفايات السامَّ

مة، في ممارسة  أصبحت دول العالم النامي وجهة للنفايات الإلكترونيَّة والخطرة من الدول المتقدِّ

يطلق عليها »الإرهاب البيئي«. يجري التخلُّص من هذه النفايات في أفقر المجتمعات؛ حيث تكون 

الة، ما يؤدِّي إلى تس��ميم البشر والأراضي. القوانين البيئيَّة أضعف، وتفتقر آليَّات الرقابة الفعَّ

4- اللاجئون البيئيون: 

د تغ�ُّر�يُّ المناخ، والتدهور البيئي س��بل عيش الملايين، لا س��يِّما في المناطق الس��احليَّة  يه��دِّ

��ة.  يخلق هذا موجات نزوح جدي��دة لـ »اللاجئين البيئيِّ�ني« الذين لا يتمتَّعون  والزراعيَّ��ة الهشَّ

بالحماية القانونيَّة الكافية بموجب القانون الدولي، وتتردَّد الدول الغنيَّة في استقبالهم، ما يخلق 

أزمة إنسانيَّة وخُلقُيَّة.

 

يات الهيكليَّة: جذور الأزمة 5- التحدِّ

حها  هذه المظاهر من الظلم ليس��ت حوادث معزولة، بل هي نتاج أنظمة هيكليَّة أعمق، توضِّ



141

العدد 10

العناصر الآتية:

ة:  أ-عدم التماثل في القوَّ

تفاوض غير متكافئ بين دول قويَّة وشركات عملاقة من جهة، ودول ومجتمعات محليَّة فقيرة 

من جهة أخرى.

ب- العولمة الاقتصاديَّة: 

ل تدفُّق رأس المال والأرباح إلى الش�امل، بينما تدفع  نماذج التجارة والاس��تثمار الت��ي تفضِّ

بالتكاليف البيئيَّة والاجتماعيَّة إلى الجنوب.

ج-الفجوة التكنولوجيَّة:

 صعوبة حصول الدول النامية على التكنولوجيَّات النظيفة بأس��عار معقولة، ما يبقيها حبيس��ة 

نماذج تنمويَّة ملوَّثة.

ثالثًا: المشروع المهَدَوي وتجديد العهد الكوني:

 نحو علاقة تكامليَّة بين الإنسان والطبيعة

 ليس��ت القضيَّة البيئيَّة قضيَّة هامش��يَّة، بل هي البُعد الاجتماعي والخُلقُ��ي للأزمة البيئيَّة 

العالميَّ��ة. إنَّها تسُ��ائلِنُا: من يدفع الثمن؟ ومن يجني الث�امر؟ وفي واقع يتَّجه نحو مزيد من 

الترابط، لا يمكن أنْ يكون هناك أمن بيئي حقيقي دون تحقيق عدالة بيئيَّة. لن يبُنى المستقبل 

المس��تدام الذي نطمح إليه على أس��س م��ن الظل��م والتهميش، بل على مب��ادئ الإنصاف 

والتضامن العالمي؛ حيث نعترف بأنَّ مصيرنا جميعًا - في الشمال والجنوب - مرتبط بمصير 

كوكب واحد.

د استقرار الكوكب، وفي ظلِّ الغياب الواضح  وفي خضم هذا الواقع البيئي العالمي الذي يهدِّ

رة، تس��تنزف موارد الأرض وتخ��لّ بتوازناتها، تبرز  للعدالة البيئيَّة؛ حيث يبدو الإنس��ان قوَّة مدمِّ

الحاجة إلى نموذج روحي وجوهري، لإعادة تعريف العلاقة بين الإنسان والطبيعة.

م رؤية عميقة ومثاليَّة لهذه العلاقة، لا باعتبارها مسألة  وهنا يبرز المشروع المهَدَوي الذي يقدِّ

ثانويَّة، بل جزءًا جوهريًّا من تحقيق العدالة الشاملة على الأرض.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة142ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

 1- الأسس العقديَّة لهذا المشروع: الإنسان خليفة الله في أرضه

تنبع الرؤية المهَدَوية من مفهوم أساس في الإسلام، وهو »الخلافة«؛ حيث جعل الله الإنسان 

خليف��ة في الأرض ليعمرها، لا ليفس��دها. لكنَّ هذه الخلافة شُ��وِّهت ع�رب التاريخ بفعل الظلم 

والجهل. 

يقول ربُّنا سبحانه: ﴿وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها 

من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك قال إني أعلم ما لا تعلمون﴾ 
]البقرة: 30[.

وتقريب الاس��تدلال بهذه الآية، هو أنَّ الخلافة عن الله - تعالى - في أرضه تس��تلزم بإطلاقها 

ع الله -  جواز تصرُّف الإنس��ان فيها تكوينًا بالإحياء والإنماء، وتشريعً��ا بالحكومة عليها. وقد فرَّ

تع��الى - جواز الحكم لداود j في أرضه أنْ جعله خليفة، فقال: ﴿يا داود إنَّا جعلناك خليفة 

في الأرض فاحكم بين الناس بالحقّ﴾ ]ص: 26[، فيظهر من الآية الشريفة أنَّه لولا خلافته عن 
الله - تعالى – لما استحقَّ أنْ يحكم في الأرض. 

وقال - تعالى -: ﴿...هو أنش��أكم من الأرض واس��تعمركم فيها...﴾ ]هود: 61[، وعمران 

ا يكون بإحيائها وعمرانها تكوينًا، وبإجراء العدل فيها تشريعًا. فتشمل الآية للحكومة  الأرض إَّمن

العادلة أيضًا. ولذا قال رسول الله a: »ساعة إمام عدل أفضل من عبادة سبعين سنة، وحَدٌّ يقام 

لله في الأرض أفضل من مطر أربعين صباحا«))). 

ه��ذا مضاف��ا إلى أنَّ العمران التكوين��ي لا يحصل ع��ادة إلا في ظلّ نظام الع��دل والحكومة 

الصالحة، الحافظة للحقوق، والمانعة عن الإفساد.

 قال تعالى: ﴿ولو أنَّ أهل القرى آمنوا واتَّقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض...﴾ 

، ولا تعب، ولا شقاء،  ]الأعراف: 96[. ومعناه لأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم، من غير كدٍّ

ولا عناء، أو لكانوا في الخير، كما يقول القائل: هو في الخير من فرقه إلى قدمه.

1 - محمد بن الحس��ن الحر العاملي: تفصيل وس��ائل الش��يعة إلى تحصيل مس��ائل الشريعة، ج 18، 
ص308، ح5.



143

العدد 10

إذًا، في عصر الظهور، يعيد الإمام المهدي  تأسيس هذه الخلافة وفقًا للأصل الإلهي، ما يعني 

إعادة بناء العلاقة بين الإنس��ان والطبيعة على أساس من المسؤوليَّة والرعاية )الأمانة(، وليس الهيمنة 

والاستغلال. ولذا، فإنَّ مظاهر تحقيق التوازن البيئي في الحكومة المهَدَوية تنعكس على الشكل الآتي:

أ- إحياء الأرض وإصلاحها: 

تذكر الروايات أنَّ الإمام المهدي  »يظُهر من الأرض بركاتها«، فلا تبقى أرض إلا وأخرجت 

نباته��ا. وهذا لا يعني معجزة خارقة فحس��ب، ب��ل هو نتاج حتمي لانتظام العلاقة بين الإنس��ان 

ه العمل العلمي والعملي  والطبيعة. عندما يزول الظلم والجش��ع، وتوُزَّع الثروات بع��دل، ويوُجَّ

لخدمة الحياة لا لتدميرها، تبدأ الأرض باستعادة عافيتها، وتظهر خيراتها الكامنة.

تي في زمن المهدي نعمة لم  فقد روى )أبو س��عيد الخدري( عن النبي a، أنَّه قال: “تنعم أمَُّ

ينعموا مثلها قط، ترسل السماء عليهم مدرارًا، ولا تدع الأرض شيئاً من النبات إلا أخرجته، والمال 
كدوس، يقوم الرجل يقول: يا مهدي أعطني، فيقول: خذ”.)))

ب- العدالة ضابط للاستهلاك:

 يركِّز المشروع المهَدَوي على تحقيق العدالة الاجتماعيَّة والاقتصاديَّة، والتي تنعكس مباشرة 

ع�ىل البيئة. فقد روى )ابن طاووس( في الملاحم والف�نت، فقال: »يبلغ من ردِّ المهدي المظالم 

حتى لو كان تحت ضرس إنسان شيء، انتزعه حتى يردّه«))). 

 فالثقافة الاس��تهلاكيَّة المسرفة والجش��ع الذي يميّز النظام الاقتصادي الحالي، والاستغلال 

الاستعماري، وشريعة الغاب التي تسود في النظام العالمي، والتي تعدّ المحرِّك الرئيس للتدهور 

البيئي، ستسُتبدل باقتصاد قائم على العدل، والكفاية، والاكتفاء، والقناعة.

1 - ع�يل بن طاووس: التشري��ف بالمنن في التعريف بالفتن المع��روف بالملاحم والفتن، ص149، 
باب153، ح182.

2 - ع�يل بن طاووس: التشري��ف بالمنن في التعريف بالفتن المع��روف بالملاحم والفتن، ص143، 
باب141، ح169.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة144ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ج- العلم في خدمة النظام الطبيعي:

 س��يكون عصر الظه��ور عصر ازدهار العلم الحقيق��ي، ولكن علمٍ منضب��ط بالحكمة والقِيَم 

الخُلقُيَّة. لن يكون العلم أداة لاستغلال الطبيعة وتسخيرها لمصالح فئة قليلة، بل سيكون وسيلة 

لفهم أسرار الكون وقوانينه، والتعاون معها. س��يتحوَّل الإنس��ان من »مستغِلّ« للنظام البيئي إلى 

»منظِّم« له؛ حيث يستخدم المعرفة لتعزيز التنوّع البيولوجي، وضمان استدامة الموارد. 

يق��ول الإمام الباق��ر j: “إذا قام قائمنا عليه الس�الم وضع يده ع�ىل رؤوس العباد، فجمع بها 

عقولهم، وكملت بها أحلامهم”.))) أي زاد الله في دماغهم، فأكمل شعورهم وفكرهم بقدرته الكاملة.

رة  هذا الجمع للعقول يعني إعادة توجيه الفطرة الإنس��انيَّة والذكاء البشري من المنافسة المدمِّ

إلى الحكمة العمليَّة، والتعاون المبدع.

د- الطبيعة شاهدة على الخالق: 

ء، بل هي »آية« من آيات الله، تنطق بعظمته. وفي  في الرؤية الإسلاميَّة، الطبيعة ليست مادَّة صَّام

العصر المهَدَوي، يعم هذا الوعي بين الناس، فيتعاملون مع الطبيعة بقدس��يَّة وإجلال، لا بوصفها 

سلعة استهلاكيَّة، بل تصبح حمايةَ البيئة تعبيراً عن العبادة والشكر للخالق، وتدميرها يشكِّل انتهاكًا 

لأمانة الاستخلاف. وسوف يتَّسع هذا الوعي ليشمل الحيوان. فقد روى )ابن طاووس( في الملاحم 

ال تمتَّعوا حتى تحيوا ليلة طلوع  والف�نت عن النبي a أنَّه قال: »إذا نزل عيسى بن مريم وقتل الدجَّ

ال أربعين سنة، لا يموت أحد ولا يمرض، ويقول  الشمس من مغربها، وحتى تمتعوا بعد خروج الدجَّ

الرجل لغنمه ولدوابِّه: اذهبوا فارعوا في مكان كذا وكذا، وتعالوا ساعة كذا وكذا، وتمرّ الماشية بين 

الزرعين؛ لا تأكل منه سنبلة، ولا تكسر بظلفها عودًا، والحيَّات والعقارب ظاهرة لا تؤذي أحدًا ولا 

يؤذيها أحد، والس��بع على أبواب الدور تس��تطعم لا تؤذي أحدًا، ويأخ��ذ الرجل الصاع أو المدّ من 
القمح أو الشعير، فيبذره على وجه الأرض بلا حراث ولا كراب، فيدخل المدّ الواحد سبعمئة مدّ«.)))

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج 1، ص 25، ح21.
2 - ع�يل بن ط��اووس: التشريف بالمنن في التعريف بالفتن المع��روف بالملاحم والفتن،  ص203، 

باب 205، ح291.



145

العدد 10

2-الانتقال من الرؤية إلى الممارسة: دروس للحاضر

والسؤال الآن: كيف يمكن لهذه الرؤية المستقبليَّة أنْ تؤثِّر على سلوكنا اليوم؟

أ- الضمير البيئي

  تربية الضمير البيئي: 

إنَّ الضمير البيئي في الإسلام ليس وعيا خُلقُيًّا مجرَّدًا ، بل هو جزء من الوعي التوحيدي الذي 

ا له على الإنسان. يرى في كلّ كائن أثراً لله سبحانه، وفي كلِّ مخلوق حقًّ

والإنسان المهَدَوي يؤمن بأنَّ ظهور المهدي  ليس فقط حدثاً روحيًّا أو سياسيًّا، بل هو تحوُّل 

كوني شامل يعيد الانسجام إلى العلاقة بين الإنسان والطبيعة. وهذه الصورة لا تعِّرب عن معجزة خارقة 

فحس��ب، بل عن نموذج تربوي للضمير البيئي؛ فالإنسان حين يزول عنه الجور الداخلي، تزول آثار 

الجور الخارجي، وتعود الطبيعة إلى صفائها، كأنَّ الإصلاح الاجتماعي والبيئي وجهان لعملة واحدة.

  الضمير البيئي مسار تمهيدي للظهور:

في الثقافة المهَدَويَّة، ينظر إلى الإعداد للظهور بوصفه مشروعًا لإصلاح الذات والعالم.

، فإنَّ تربية الضمير البيئي تعدَ جزءًا من عمليَّة التمهيد؛ لأنَّها تعيد الإنس��ان إلى موقع  ومن ثمََّ

)الخليفة الأمين(، الذي يحفظ الأرض، ويصون مواردها، ويعامل المخلوقات برحمة.

ليس الوعي البيئي هنا مجرَّد س��لوك حضاري معاصر، بل تعبير عن انتظار مسؤول؛ إذ إنَّ من 

ينتظ��ر حكومة العدل الإلهي، لا يمكن أنْ يعيش في فوضى بيئيَّة، أو يس��هم في تلويث الأرض 

التي ستطهَّر بعد الظهور.

فقد روى )الكليني( عن الإمام الصادق j أنَّه قال: “عليك بتقوى الله، والورع، والاجتهاد، 

وصدق الحديث، وأداء الأمانة، وحس��ن الخُلق، وحسن الجوار، وكونوا دعاة إلى أنفسكم بغير 
ألسنتكم، وكونوا زينًا، ولا تكونوا شينًا...”)))

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج2، ص77، باب الورع، ح9.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة146ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

وتربية الضمير البيئي هي من أوضح مصاديق الدعوة الصامتة؛ لأنَّ حفظ البيئة ترجمة عمليَّة 

لقِيَم العدالة، وحسن الخُلق، والرحمة التي يدعو إليها الإسلام.

  من الوعي الفردي إلى الوعي الكوني

��ع مداركه حتى يحتضن الكون  لا يتوقَّ��ف الضمير البيئي المهَدَوي عند حدود الفرد، بل يوسِّ

كلِّه. فكلّ ذرَّة في الوجود تش��ارك في التسبيح الإلهي: ﴿وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن 

لا تفقهون تسبيحهم﴾ ]الإسراء: 44[.
ومن يدرك هذه الحقيقة لا يس��تطيع أنْ يلوِّث بحراً، أو يقطع شجرة، أو يسيء إلى كائن حيّ؛ 

لأنَّ كلَّ شيء حيّ يذكر الله تعالى.

وعندئ��ذ يصب��ح احترام البيئة ج��زءًا من الولاء الإيم��اني، الذي يمهِّد لعصر الس�الم الكوني 

المهَدَوي.

  التربيَّة العمليَّة للضمير البيئي:

تتطلَّب تربية الضمير البيئي منهجًا متكامًال يشمل:

التنشئة الروحيَّة: عبر ترسيخ فكرة أنَّ الأرض أمانة، وأنَّ تلويثها معصية.••

القدوة العمليَّة: عبر سلوك إسلامي مس��ؤول في الاستهلاك، والنظافة، والزراعة، ••

والطاقة.

المناهج التعليميَّة: دمج المفاهيم البيئيَّة في المناهج الدينيَّة، وربطها بمبدأ الخلافة ••

الإلهيَّة.

العمل الجماعي: إنش��اء مبادرات مجتمعيَّة بيئيَّة تحمل روح الانتظار المهَدَوي، ••

كحملات التشجير، أو تنظيف الأحياء باسم »العدل البيئي«.

وم��ن هنا، فإنَّ تربية الضمير البيئي ليس مشروعًا ثانويًّا، بل هي خطوة جوهريَّة في طريق بناء 

المشروع المهَدَوي القادم. إنَّها تربية تنطلق من الإيمان بأنَّ الأرض س��تعُاد إلى طهارتها الأولى، 

وأنَّ الإنس��ان مدع��و لأنْ يكون شريكًا في هذا التطهير لا عائقًا أمام��ه؛ فالإصلاح الذي يبدأ من 



147

العدد 10

الداخل – من ضمير الإنس��ان – هو القادر على إنقاذ الخارج - البيئة والطبيعة- ليصدق فينا قول 

وا ما بأنفسهم﴾ ]الرعد: 11[. الله تعالى: ﴿إنَّ الله لا يغيِّر ما بقوم حتَّى يغيِّر

 وحين يتكامل الضمير البيئي مع الوعي المهَدَوي، يصبح انتظار المخُلِّص فعًال يوميًّا؛ نزرع 

شجرة فننتظر، ونحافظ على نهر فننتظر، ونصلح الأرض فنمهِّد لعصر العدل والسلام.

ب- النضال البيئي

  النضال من أجل الإصلاح البيئي: 

إنَّ النضال من أجل الإصلاح البيئي لا يقلّ أهميَّة عن أيّ شكل من أشكال الجهاد؛ لأنَّه يسعى 

الى استعادة التوازن بين الإنسان والأرض، وبين القوَّة والرحمة، وبين الحقّ والمصلحة.

في الرؤية الإس�الميَّة المهَدَوية، لا ينفصل هذا النضال عن حركة التاريخ الكبرى نحو العدل 

الإلهي الشامل، الذي يتحقَّق بظهور الإمام المهدي. فكلّ مقاومة للظلم، سواء على الإنسان 

أم ع�ىل الطبيعة، هي خطوة في طريق التمهيد لذلك العصر الموعود، الذي تتصالح فيه الأرض 

مع ساكنيها.

ليس��ت البيئة إطارًا خارجيًّا لحياة الإنسان، بل هي جزء من نسيجه الوجودي. وعندما تنتهك 

حقوق الطبيعة، تنتهك ضمنيًّا حقوق الإنسان نفسه؛ لأنَّ كليهما خُلقا من أصل واحد.

﴿هو أنشأكم من الأرض واستعمركم فيها﴾ ]هود: 61[.

الإصلاح البيئي هو صورة من صور العدالة، والعمل على كش��ف الممارس��ات الظالمة التي 

تستغلّ الطبيعة وتهُمِّش المجتمعات الفقيرة، هو جزء من تهيئة الأرضيَّة للإصلاح الشامل الذي 

. قه الإمام المهدي يحقِّ

م:   إعادة تعريف التقدُّ

م القائم ع�ىل النمو المادي غير النهائي،  تش��كِّك الرؤية المهَدَوية في النموذج الس��ائد للتقدُّ

وتقترح بديًال قائماً على التنمية الروحيَّة والخُلقُيَّة والبيئيَّة المتوازنة.

مًا أعمق؛ علاجًا  م مقوِّ م المشروع المهَدَوي حلوًال تقنيَّة للأزمة البيئيَّة فحس��ب، بل يقدِّ لا يقدِّ

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة148ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

لل��روح البشريَّ��ة. فهو يرى أنَّ الخل��ل في العلاقة مع الطبيعة هو انع��كاس لخلل في العلاقة مع 

الخالق ومع الذات. عندما يصلح الإنس��ان نفس��ه، ويحكم بالعدل، ويعيد اكتشاف دوره بصفته 

، وتعود العلاقة إلى حالتها  خليفة الله في أرضه، فإنَّ النظام الطبيعي من حوله يس��تجيب حت�ًا�مً

الأصليَّة من التناغم والتكامل. 

في ذلك اليوم، لن يكون الإنس��ان حارسً��ا للطبيعة فحس��ب، بل شريكًا له��ا في تحقيق غاية 

الوجود؛ عبادة الله وعمار الكون.

رابعًا: من الرؤية إلى الواقع: ترجمة القِيَم المهَدَوية إلى ممارس��ات بيئيَّة 

مستدامة

س��ة«؛ حيث تصب��ح حماية البيئة   الرؤي��ة المهَدَوي��ة تقدم ما يمكن تس��ميته »إيكولوجيا مقدَّ

شكًال من أشكال العبادة، والعناية بالطبيعة تعبيراً عن الشكر للخالق. ليست المسألة مجرَّد إنقاذ 

للكوكب من أزمة ماديَّة، بل هي اس��تعادة لنسق وجودي س��ليم؛ حيث يعود الإنسان إلى فطرته 

بوصفه مستخلفًَا في الأرض، وراعياً لها، وشاكراً لنِعَمِها، ومتعاوناً معها في تحقيق غاية الوجود.

في هذه الرؤية، تصير البيئة ليس��ت مجرَّد مورد نستهلكه، بل هي مَدرسة نتعلَّم منها، ومسجد 

نعبد فيه، وشريك نتعاون معه. وهذه هي أعلى درجات العلاقة بين الإنسان والطبيعة، حين تصير 

الأخلاق والروحانيَّة أساسًا للعمران.

لكن كيف يمكن ترجمة هذه الرؤية الفلس��فيَّة والدينيَّة إلى ممارسات عمليَّة قابلة للتطبيق في 

عالمنا المعاصر؟ 

1- الأساس الروحاني: استعادة البُعد الغَيبي في العلاقة مع الطبيعة

ء،  منذ أنْ انقطع الإنسان عن السماء، فقََدَتْ الطبيعة صوتها. وصارت الأرض عنده مادَّةً صّام

والغابة مجرَّد أخشاب، والبحر مساحة للاستثمار، والهواء رقًام في تقارير التلوّث. تراجع الحسّ 

الغَيب��ي الذي كان يم�أل الوجود، وغابت النظرة التي ت��رى في كلّ شيء إشراقاً إلهيًّا. لقد تحوَّل 

الكون من »آية« إلى »مورد«، ومن مظهرٍ للغيب إلى أداةٍ للمنفعة. ومع هذا التحوُّل، بدأ الإنسان 



149

العدد 10

يخسر نفسه بقدر ما أخضع الطبيعة.

لكنّ في أعماق الوعي الديني — وخصوصًا في التصوّر الإسلامي المهَدَوي — ما يزال هناك 

خي��ط نور يذكِّرنا بأنَّ العالم ليس مجرَّد كتلة ماديَّة، بل هو نفََسٌ من أنفاس الخلق، يتردّد فيه ذكر 

الله في كل ذرةٍ منه. فالقرآن لا يكتفي بوصف الطبيعة من حيث كونها مشهدًا خارجيًّا، بل يدعونا 

إلى قراءتها بوصفها »كتاباً ثانياً« يتُلى بغير لسان:

 ﴿وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم﴾ ]الإسراء: 44[.

في هذا التسبيح الصامت تكمن الحقيقة الكبرى: ليست الطبيعة مخلوقة فحسب، بل هي ذاكرة 

الغَيب، كلّ ورقة فيها تذكِّر بالخالق، وكلّ نجم فيها يس��بِّح باس��مٍ من أسمائه. وعندما يغيب هذا 

الإدراك من قلب الإنسان، تصبح علاقته بالعالم علاقة استهلاكٍ واستغلال، لا علاقة محبةٍ ومعرفة.

اس��تعادة البُعد الروحي الغَيبي في علاقتنا مع الطبيعة، لا تعني الانفصال عن العلم أو رفض 

التقنيَّ��ة، بل تعني إعادة ترتيب المنظور؛ أنْ نرى في العل��م طريقًا إلى فهم جمال الخلق، لا إلى 

الهيمنة عليه، وأنْ نحيا في الأرض كما يحيا الزاهد في محرابه؛ يأخذ منها بقدر حاجته، ويشكرها 

كما يش��كر الله الذي أودع فيها الحياة. فالإيمان الحقّ لا يقُصي المادَّة، بل يكش��ف عمقها؛ إذ 

يرى فيها تجليًّا للغيب، لا حجاباً عنه.

حين كان الأنبياء والأولياء يس�ريون في الأرض، لم يكون��وا يرونها مجرَّد مسرحٍ للابتلاء، بل 

حضرةً للقاء. كانوا يعيشون في تناغمٍ بين الحضور الطبيعي والحضور الإلهي، حتى يصبح النظر 

في الش��جرة تأمًُّال في الحكمة، والتأمُّل في النهر اس��تماعًا للذكر، والنظر إلى الس�امء نوعًا من 

الصلاة. من هنا، قال الأولياء »ما رأيت ش��يئاً إلا ورأيت الله فيه«، لا بمعنى الحلول أو الاتحاد، 

بل بمعنى أنَّ الوجود كلهّ مرآة تنعكس فيها أنوار الخالق على مقادير قابلياتها.

إنّ هذا النمط من الرؤية يعيد إلى الطبيعة قدس��يتها، لا بالأس��طورة، بل بالحقيقة؛ لأنَّها عودة 

إلى الوعي الأوَّل الذي فطُر عليه الإنس��ان قبل أن يعُكر صفوه التشييءُ المادِّي. ومن ثمََّ فإنَّ كلَّ 

مشروعٍ إنساني يهدف إلى استعادة التوازن البيئي لن ينجح إلا إذا استعاد الإنسان أوًَّال هذا الشعور 

القدسي؛ لأنَّ اليد التي تلوِّث الأرض هي ذاتها اليد التي نسيت الله في خلقه.

لقد كانت الأرض، في وجدان المؤمن، بيتاً لله قبل أنْ تكون موطنًا للبشر. وحين يفقد الإنسان 

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة150ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

هذا الإحس��اس، يصبح كلّ ما يفعله ضدّ الطبيعة فع�ًا�لً ضدّ ذاته. لذلك، فإنّ الإصلاح البيئي لا 

يبدأ من سنّ القوانين، ولا من تطوير التقنيَّة فحسب، بل من بعث الروح في علاقتنا بالعالم، ومن 

إعادة المعنى إلى الأشياء، ومن الإصغاء إلى ذلك التسبيح الخفي الذي يملأ الوجود.

وحين يستعيد الإنس��ان هذه الرؤية، تنفتح أمامه أبواب السلام الداخلي؛ لأنَّ من يرى الله في 

الأشياء لا يستطيع أنْ يفس��د فيها. بل يصبح حارسًا للخلق، ومؤتمنًا على الجمال، ومشاركًا في 

حفظ التوازن الذي أراده الله للكون. عندئذٍ يعود الوجود كلهّ إلى مقامه الأول: محراباً كبيراً تقُام 

في��ه الصلاة بغير كلمات، ويغدو النظر إلى الش��جرة، أو إلى الغيم��ة، أو إلى وجه طفل، لوناً من 

العبادة الخاشعة. عندها يمكن للإنسان أنْ يقول بطمأنينةٍ عارفة:

ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله فيه.

2- المبادئ الخُلقيَّة: من الفرد إلى النظام الشامل

تقوم الرؤية المهَدَوية على جملة من المبادئ الخُلقُيَّة التي تنعكس مباشرة على العلاقة مع البيئة:

أ- مبدأ العدالة الشاملة: 

لا تقتصر العدالة في المنظور المهَدَوي على العلاقات البشريَّة، بل تمتدُّ لتش��مل العلاقة مع 

الكائنات الأخرى والأجيال القادمة. فالظلم البيئي هو شكل من أشكال الظلم المرفوض. وهذا 

يعني توزيعًا عادًال للموارد الطبيعيَّة، وعدم تحميل الأجيال القادمة تبعات استهلاكنا الجائر.

ب- مبدأ القصد والاعتدال:

م الرؤية المهَدَوية قيمة »الكفاية« و»القناعة«.  في واقع يقوده منطق الاس��تهلاك المسرف، تقدِّ

يقول الإمام علي j: »القناعة مال لا ينفد«.))) هذا المبدأ الخُلقُي هو أعظم ضابط للاستهلاك 

البشري، وأقوى علاج للجشع الذي يقف وراء الاستنزاف البيئي.

.j1 - محمد بن الحسين )الشريف الرضي(: نهج البلاغة، ج4، ص14، باب المختار من حكم أمير المؤمنين



151

العدد 10

ج- مبدأ المسؤوليَّة المتّسعة:

لا تقف المس��ؤوليَّة في الرؤي��ة المهَدَوية عند حدود ال��ذات أو المجتمع المحدود، بل تمتدّ 

لتصبح مسؤوليَّة كونيَّة. فالإنسان مسؤول عن »إصلاح الأرض«، وعن »الرعاية« الصحيحة لها. 

هذه المسؤوليَّة تجعل من حماية البيئة واجبًا دينيًّا وخُلقُيًّا قبل أنْ يكون خيارًا سياسيًّا.

د- مبدأ التعاون بدًال من التنافس:

ا  تح��وِّل الرؤية الماديَّة الحديثة العلاقة مع الطبيعة إلى صراع من أجل البقاء والاس��تغلال. أمَّ

الرؤية المهَدَوية فتقوم على منطق »التعاون« مع قوانين الطبيعة، و»التكامل« مع أنظمتها. فالإنسان 

ليس سيِّدًا على الطبيعة، بل شريكًا حكيًام فيها.

3- انعكاسات هذه الرؤية على الواقع البيئي

عندما تتحوَّل هذه المبادئ إلى واقع عملي في عصر الظهور، فإنَّها تنتج:

أ- اقتصاد الرحمة: 

يس��تبدل الاقتصاد الجشع باقتصاد يراعي حقوق الأجيال القادمة والكائنات الأخرى. تصبح 

التنمية »مستدامة«، تخدم الإنسان والطبيعة معًا.

ب- تكنولوجيا متواضعة:

لا تتحوَّل التكنولوجيا إلى أداة هيمنة على الطبيعة، بل إلى وسيلة لفهم أسرارها والتعاون معها. 

تكنولوجيا تخدم الحياة بدًال أنْ تهددها.

ج. مجتمع الامتنان:

مجتمع يعيش ثقافة »الش��كر« للنِّعَم الطبيعيَّة، بدًال من ثقافة »الاستهلاك« المسعور. فيصبح 

الامتنان دافعًا للحفاظ على النِّعَم لا لإهدارها.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة152ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

د- حضارة الجمال:

لا تقتصر حضارة على الكفاءة الماديَّة، ب��ل ترعى »الجمال« في العلاقة مع الطبيعة. ويصبح 

العمران فنًّا ينسجم مع المشهد الطبيعي، ولا يصادمه.

خاتمة

في نهاي��ة هذه الرحلة، يتَّضح أنَّ النظر إلى الطبيعة بما هي أمانة إلهيَّة في أعناقنا، يفرض على 

الإنس��ان سلوكًا وجوديًّا مختلفًا جذريًّا عَّام هو سائد اليوم. فليست حماية البيئة خيارًا ثانويًّا بين 

خيارات الحياة، بل هي التزام خُلقُي وجداني قبل أنْ يكون قانوناً أو نظامًا. إنَّها مس��ؤوليَّة العبد 

تجاه آثار ربِّه، وتجسيد عملي لمعنى الخلافة في الأرض.

إنَّ السلوك الإنساني الذي ننشده، ينبغي أنْ ينبع من يقين داخلي بأنَّ إصلاح الأرض جزء من 

إصلاح النفس. فكما نحرص على طهارة قلوبنا، يجب أنْ نحرص على طهارة أنهارنا. وكما ننقِّي 

أرواحنا من الأدران، يجب أنْ ننقِّي هواءنا من الأوثان. إنَّها معركة واحدة على جبهتين متلاقيتين: 

جبهة القلب وجبهة الأرض.

لق��د آن الأوان لنتعلَّ��م لغ��ة جدي��دة في حوارنا مع الكون، لغ��ة لا تقوم على منطق الس��يطرة 

والاستغلال، بل على منطق الحوار والتكامل. وأنْ نستمع لصوت البحر قبل أن نعبث بشواطئه، 

وأنْ ننصت لحكمة الجبل قبل أنْ نش��قّ جنباته. فالطبيعة ليست عدمًا صامتاً، بل هي كائن ناطق 

بآيات البقاء والوجود.

إنَّ المسؤوليَّة التي نحملها لا تقتصر على جيلنا الحاضر، بل تمتدّ إلى الأجيال القادمة التي لها 

علينا حقوق مثلما لنا حقوق. إنَّ التراث الطبيعي الذي ورثناه عن أس�الفنا ليس ملكًا لنا وحدنا، 

ب��ل هو ودعة في أيدينا لأبنائنا وأحفادنا. فمن الظلم البّني أنْ نس��تهلك كلَّ شيء اليوم، ولا نترك 

لهم شيئاً لغد.

إنَّ طريق التغيير يبدأ من الخطوات الصغيرة التي لا نس��تهين بها. فكلّ نقلة روحيَّة، وكل قرار 

يومي، وكل كلمة توعويَّة، هي لبنة في صرح العلاقة الجديدة بين الإنسان والطبيعة. عندما نختار 



153

العدد 10

سلعة أقل تلويثاً، أو نقتصد في استهلاك الماء، أو نحافظ على شجرة، فإنَّنا نكتب بكلمات أفعالنا 

فص�ًا�لً جديدًا من فص��ول الرحمة بالكون، ونخط��و خطوة في طريق التمهي��د للدولة المهَدَوية 

العادلة.

إنَّ الحل��ول التقنيَّة وحدها عاج��زة عن إنقاذ ما يمكن إنقاذه، م��ا لم ترافقها تربية روحيَّة تعيد 

للإنس��ان توازنه المفقود. فكما أنَّ الجس��د المريض يحتاج إلى علاج، فإنَّ الروح الغافلة تحتاج 

إلى تذكير. تذكير بأنَّنا جزء من كلٍّ كبير، وأنَّ سعادتنا الحقيقيَّة ليست في امتلاك الأشياء، بل في 

فهم أسرار الوجود.

وأخيرا، إنَّ حماية البيئة ليست شعارًا نرفعه، بل هي منهج حياة نعيشه. هي التزام ديني وواجب 

إنساني وضرورة وجوديَّة. فلنعمل معًا على أنْ نكون جيًال ممهِّدًا يذُكَر بالخير، لا لأنَّه كان الأكثر 

غنى أو تطوّرًا، بل لأنَّه كان الأكثر حكمة ورحمة بهذا الكوكب الذي استودعنا الله إياه.

الَمشروعُ الَمهدَويُّ والعدالة البيئيَّة



بِيْعَة154ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

المصادر والمراجع

• القرآن الكريم.	

• أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي: الاحتجاج، الس��يد محمد باقر الخرسان، دار النعمان 	

للطباعة والنشر، النجف الأشرف، لا ط، 1966م.

•  ع�يل بن موسى ب��ن جعفر بن ط��اووس: التشريف بالمن��ن في التعري��ف بالفتن المعروف 	

بالملاحم والفتن، مؤسسة صاحب الامر ، قم، ط1، 1416ه‍.

• محم��د باقر المجلسي: بحار الأن��وار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، مؤسس��ة الوفاء، 	

بيروت لبنان، ط2، 1983م.

• محمد بن الحسين بن موسى الموسوي الهاشمي القرشي: نهج البلاغة، الشيخ محمد عبده، 	

دار الذخائر، قم، ط1، 1412ه.

• محمد بن جرير بن رستم الطبري الصغير: دلائل الإمامة، قسم الدراسات الإسلاميَّة في مركز 	

الطباعة والنشر في مؤسسة البعثة، مؤسسة البعثة، قم، ط1، 1413ه‍.ق.

• محمد بن الحس��ن الحر العاملي: وس��ائل الشيعة إلى تحصيل مس��ائل الشريعة، مؤسسة آل 	

البيت j لإحياء التراث، قم، ط2، 1414ه‍.ق.

• محم��د بن يعقوب بن إس��حاق الكلين��ي الرازي: ال��كافي، علي أكبر الغف��اري، دار الكتب 	

الاسلاميَّة، طهران، ط5، 1363 ش.


