
81

العدد 10

ة: 
َّ
ة الديني

َّ
ةِ البيئيةِ والروحاني

َّ
 العلماني

َ
 بين

ُ
البيئة

ات الحفظ إلى فلسفةِ العبادة
َّ
قي

ُ
ل
ُ
من خ

ص
ّ
    ملخ

د المرافق للمفهوم؛ حيث أصبح  مصطلح البيئة ليس جديدًا، ولكن الجديد يكمن في الفهم المتجدِّ

د نظام الطبيعة، ومن ورائها مستقبل الإنسان؛ إذ لم تعد المشكلات البيئيَّة  يرتبط بالمشاكل التي تهدِّ

اليوم مجرَّد اختلال في نظام الطبيعية بل نتاجًا لطريقة تفكير الإنسان ورؤيته للعالم.

تستهدف هذه الورقة استعراض سؤال البيئة بين رؤيتين تتنازعان المكان والاستحواذ في عالم اليوم، 

رؤية روحانية دينيَّة ترتكز منطلقاتها على فكرة الغايات النهائيَّة للإنسان، باعتباره صاحب رسالة وشاهد 

حضارة، في إطار ينسجم مع شمولية الدين وغاياته القصديَّة. 

وفي المقابل، تبرز معالم العلمانيَّة البيئيَّة، التي رافقت رؤية الاتجاه المادِّي للإنسان والوجود. نظرة 

متمركزة حول الذّات، تجعل من الإنسان المسؤول الوحيد عن وضعه البشري وعن إنسانيَّته. 

تطمح الدراسة لتقديم رؤية تراعي أبعاد أشمل للدين، تنتج عنها حلول لمجابهة المشكلات الناجمة 

عن الانتهاكات المتواصلة للبيئة في ظلّ تنامي النزعات المادِّيَّة، المستندة على قِيَم الثقافة الاستهلاكية 

التي استباحت البيئة كما استباحت كرامة الإنسان وحاصرته في بعُده الاستهلاكي.

أ.د. محمد بن علي)1(

الكلمات المفتاحية:

1 - أستاذ تعليم عال، جامعة أحمد زبانة، غليزان، الجزائر. عضو خبير، اللجنة الوطنية لبرنامج الفلسفة، 
mohamed.benali@univ-relizane.dz وزارة التعليم العالي، الجزائر

الدين، العلمانيَّة، البيئة، الروحانيَّة، الروحانيَّة الدينيَّة، الأخلاق، العبادة.



بِيْعَة82ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Environment between Environmental Secularism, 
Religious Spirituality 
from Ethics of Preservation to Philosophy of Worship

Prof. Mohammad bin Ali(1)

  Abstract

The term “environment” is not new; rather, what is new is the renewed understanding 
associated with the concept. It has come to be linked to problems that threaten the natural 
order and, consequently, the future of humanity. Environmental problems today are 
no longer seen merely as disturbances in the natural system, but as the result of the way 
humans think and perceive the world. This research seeks to examine the environmental 
question through two competing perspectives that struggle over space and domination in 
today’s world. The first is a spiritual and religious vision, grounded in the idea of humanity’s 
ultimate purposes, viewing the human being as a bearer of a mission and a witness to 
civilization, within a framework consistent with the comprehensive nature of religion and 
its purposive objectives.

In contrast, the research highlights the features of environmental secularism, which 
has accompanied a materialist view of the human being and existence. This perspective is 
centered on the self and considers the human being as solely responsible for their condition 
and their humanity. It aspires to offer a vision that takes into account the broader dimensions 
of religion, leading to solutions that address environmental problems resulting from 
ongoing violations of nature amid the growing spread of materialist tendencies based on 
consumer culture. This culture has not only violated the environment but also undermined 
human dignity, confining the human being to a purely consumptive dimension.

Keywords:
Religion, Secularism, Environment, Spirituality, Religious Spirituality, Ethics, Worship.

1 -   Professor of Higher Education, Ahmed Zabana University, Relizane - Algeria. Expert Member, 
National Committee for the Philosophy Program, Ministry of Higher Education - Algeria.



83

العدد 10

مة
ِّ
مقد

يها للأزمة البيئيَّة  ينطلق هذا البحث من تساؤل مركزي عن مدى نجاعة العلمانيَّة البيئيَّة في تصدِّ

الراهن��ة، ومدى قدرتها على تقديم مبرِّرات تصمد أمام رؤية إيمانيَّة تعتبر البيئة أمانة إلهيَّة، وترى 

الإنسان مجرَّد مستخلفَ فيها ومسؤول عن رعايتها وحمايتها. وفي هذا السياق، يفترض البحث 

أنَّ الرؤية العلمانيَّة للبيئة تس��تند أساسً��ا إلى مرجعيَّات نابعة من تصوُّر مادِّي للعالم في أوس��ع 

دلالاته؛ حيث تفُهم الطبيعة غالباً بوصفها موردًا قابًال للاستثمار والاستغلال. في المقابل، تقوم 

الروحانيَّة الإيمانيَّة على مرجعيَّة متعالية تربط ب�ني الغايات الوجوديَّة والبُعد التعبُّدي، وتخُضع 

العلاقة مع البيئة لمنظومة خُلقُيَّة ذات أفق أخُروي. كما ينطلق البحث من فرضيَّة مفادها أنَّ تجاوز 

محدوديَّة العلمانيَّة البيئيَّة لا يتحقَّق إلا من خلال إضفاء بعُد خُلقُي وروحاني على الفهم العلمي 

للبيئة، وربط السلوك البيئي بمفاهيم الأمانة والاستخلاف والمسؤوليَّة.

وبالنظ��ر إلى طبيع��ة الموضوع وتش��عُّب أبعاده الفكريَّة والفلس��فيَّة، يعتم��د البحث المنهج 

الوصف��ي التحليلي المق��ارن، بهدف إبراز الأطُر المرجعيَّة التي تحك��م كلًّا من الرؤية العلمانيَّة 

والرؤي��ة الروحانيَّة الدينيَّة في مقاربتهما للقضيَّة البيئيَّة، م��ع التركيز على الاختلاف بين مرجعيَّة 

الغايات في المنظور الإيماني، ومرجعيَّات الأخلاق المادِّيَّة في التصوُّر العلماني.

يَّ��ة هذا البحث من تناوله مس��ألة البيئة في علاقتها بالروحانيَّة البيئيَّة، وهي مس��ألة  وتنبع أهمِّ

تكتسب راهنيَّتها في ظلّ هيمنة النزعة المادِّيَّة وتزايدها، مقابل تراجع الوعي البيئي وتآكل الشعور 

بالمس��ؤولية الخُلقُيَّة تجاه الطبيعة. ويسعى البحث إلى الإسهام في إثراء النقاش الدائر في واقع 

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة84ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

رة ناتجة عن إفس��اد  البيئة وما تتعرَّض له من انتهاكات خطيرة، وما يترتَّب على ذلك من آثار مدمِّ

ع البيولوجي، وانتشار الأمراض المزمنة. كما يؤكِّد  الإنس��ان للبيئة، مثل التلوُّث، والإضرار بالتنوُّ

ل المسؤوليَّة الفرديَّة والجماعيَّة في الحفاظ على البيئة، والاستفادة من خيرات  على ضرورة تحمُّ

الطبيعة بصورة عقلانيَّة تضمن الاستدامة وتجنِّبها التدمير، مضافاً إلى استعراض الأسس والمعالم 

التي تقوم عليها الرؤية الاس��تخلافيَّة في صون البيئة، باعتبارها رؤية تتجاوز في أفقها وحدودها 

التصوُّر العلماني.

ولا يهدف هذا البحث إلى مجرَّد تعداد القِيَم الخُلقُيَّة الواردة في الكتاب والسُنَّة؛ إذ إنَّ ذلك أمر 

متاح ومطروق في الدراسات السابقة، بل يتجاوز هذا الغرض إلى محاولة الكشف عن الأسباب 

العميقة التي أدَّت إلى تراجع النزعة الإيمانيَّة في المجال البيئي، في مقابل تنامي النزعة الماديَّة، 

وذلك في س��ياق اس��تمرار التفوُّق الحضاري للغرب وما رافقه من تحوُّلات فكريَّة وقِيميَّة أثَّرت 

في نظرة الإنسان إلى الطبيعة والكون.

: مدخل مفهوميّ:  أوّلًا

)environment( :1. مفهوم البيئة

لغة: اس��م لفعل، باء، يب��وء، تبوّأ. يحيل إلى المكان أو المنزل المس��تقر في��ه، ﴿وَاذْكُرُوا إذِْ 

رْضِ تَتَّخِذُونَ مِن سُ��هُولهَِا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ 
َ كُ��مْ فِي الْأ

َ
أ دٍ وَبَوَّ جَعَلَكُ��مْ خُلَفَاءَ مِن بَعْدِ عَا

رْضِ مُفْسِدِينَ﴾ ]الأعراف: 74[. مكّن لكم 
َ ِ وَلَا تَعْثَوْا فِي الْأ ءَ اللَّه بَالَ بُيُوتاً، فَاذْكُرُوا آلَا ِ

الْج
ن تَبُوءَ بإِثِمِْي 

َ
ريِ��دُ أ

ُ
فيها، وس��هّل لكم الأس��باب الموصلة إلى ما تريدون. وقوله تعالى: ﴿إنِِّي أ

المِِيَن﴾ ]المائدة: 27[. بمعنى ترجع وتعود  صْحَابِ النَّارِ وَذَلٰكَِ جَزَاءُ الظَّ
َ
وَإِثمِْكَ فَتَكُونَ مِنْ أ

بذنبي وذنبك.

اصطلاحا: يطلق لفظ البيئة على مجموع الأش��ياء والظواه��ر المحيطة بالفرد والمؤثِّرة فيه، 

وعلى العناصر داخل هذا المحيط، ولها أهمّيَّة بالنسبة للإنسان والكائنات الحيَّة الأخرى. كما 

يتسّع مفهوم البيئة ليشمل ما أضافه الإنسان، بحكم ذكائه وتطلعه لتحسين ظروف عيشه. وبناء 

على هذا لا يمكن الحديث عن مفهوم ش��امل للبيئة إلا من خلال ربط كلّ عناصرها المكوّنة، 



85

العدد 10

في إطار تفاعلها وتكاملها فيما بينها. بينما يشير علم البيئة )Ecologie( كما ما عّرب عنه )إرنست 

هايكل- Ernst Haeckel( إلى »العلم الذي يدرس علاقات الكائنات الحيَّة ببيئتها؛ وهذا العلم 

يشمل، بالمعنى الواسع، جميع شروط الوجود«)))، والذي يعلمّنا »أنَّه علينا فهم تفاعل جميع 

 Environmental( الأش��ياء الحيَّة في البيئة التي نعيش فيها«. بينما يشير مصطلح فلسفة البيئة

philosophy( غالبً��ا ما تقترن بموضوع أخلاق البيئة- للمعاي�ري الخُلقُيَّة والأحكام التي توجّه 

الف��رد والمجتمع نحو ما ينبغي أن يلُتزم به من أخلاق في مج��ال التعامل مع مكوّنات الطبيعة 

ة، واستكش��اف كيف يمكننا، نحن البشر، أن نتخيَّل  المختلفة، اس��تجابةً لتجربة إنسانيَّة متغِّري

مكانتنا ودورنا في الطبيعة، واكتشاف كيف يمكن لهذه الأفكار الجديدة العظيمة أن تغِّري قِيَمنا 

ة لصحتنا  من خلال إعادة ضبط إحساس��نا بالواجب؛ لأنَّ “النظـ��م الإيكولوجية الطبيعية مُهمَّ

ة كذلك لهويِّتنا، فهـي موطن للحياة البرية الثمينة...ومصدرًا  الجس��ـديَّة والعقليَّة، وهي مُهمَّ

للقِيم الروحيَّة”))).

 :)nature( 2.مفهوم الطبيعة

تحيل كلمة physis اليونانيَّة وnatura اللاتينيَّة إلى القدرة على النمو الكامنة في الأشياء. 

وعند )أرسطو( “كلّ ماهيَّة يقال عنها طبيعة، والطبيعة الأوُلى هي الماهيَّة”))). وهي عند )ابن 

ة السارية في الأجسام التي يصل بها الموجود إلى كماله الطبيعي، وهذا المعنى  س��ينا( القوَّ

هو الأصل الذي ترجع إليه جميع المعاني الفلس��فيَّة...وهي أيضًا جملة الموجودات التي 

يتألَّف منها الكون)))، ويطل��ق لفظ الطبيعة على النظام أو القوانين المحيطة بظواهر العالم 

المادّي.

1 - Irene Becci: Les éco-spiritualités contemporaines, p21
2 - دليل مبادئ اس��تعادة النّظم الإيكولوجي��ة، برنامج الأمم المتحدة للبيئة )UNEP(، منظمة الأغذية 

والزراعة للأمم المتحدة )FAO(، ص5
3 - محمد سبيلا وعبد السلام بنعبد العالي: الطبيعة والثقافة، ص7

4 - جميل صليبا: المعجم الفلسفي، ج2، ص13

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة86ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

:)Spirituality 3.)الروحانية

الروحانيَّة كلمة مشتَّقة من spiritus اللاتينيَّة، spiritualité الفرنسيَّة، Spirituality الإنجليزيَّة، 

وهي مفه��وم يصعب حصره، خاصّة أنهّ تطوّر عبر العصور م��ن مفهوم ديني خالص إلى مفهوم 

حدي��ث، جعل م��ن الروحانيَّة مفهوم مرتبط بس��عي الإنس��ان للبحث عن معن��ى في الحياة)))، 

واس��تكمال تطوّر النوع الإنس��اني حتى يص��ل إلى درجة الكمال المطلق، وهو حب الإنس��انية 

وليس حبّ الله، وحتى هذا الحبّ في الروحانيَّة، هو طريق لحبّ الإنسانيَّة، التي تبقى هي الغاية 

النهائيَّة من الجهد الروحاني))). وهو ما أش��ار إليه )هنري برغسون-Henri Bergson( في كتابه 

“الطاقة الروحيَّة” كلّ وعي »هو استباق للمستقبل ...يهتمّ بما هو قائم”)))؛ لأنَّ »وجودنا الذاتي 

هو الوجود الذي نراه، والذي نعرفه على أكمل وجه؛ وذلك لأنَّه من الممكن أن نحكم على جميع 

الأشياء الأخرى، التي نكوّنها لأنفسنا«. 

تحُي��ل الروحانيَّ��ة تبعًا لهذا الفه��م إلى الرغبة في تحديد س��لوكٍ قد يتواف��ق أو لا يتوافق مع 

الأديان المعُترف بها، ونتيجةً لذلك، قد يوُصف-الس��لوك- بأنَّه غير ديني، ولكن نظراً للغموض، 

كن أيضًا وصفه بأنَّه »ديني«. تتميَّز ممارس��ة الروحانيَّ��ة بكونها تأمّليَّة، رغم وجود علاقة بينها  ُمي

وبين الدين، لكنَّها ليس��ت متسّ��قة تمامًا مع الس�امت التي تميِّز الممارس��ة الروحيَّة...وتماشيًا 

مع هذا التوجّه الفكري، أصبحت الروحانيَّة ظاهرةً إنس��انيَّةً تختلف عن جميع الأديان التقليديَّة 

وتسبقها)))«. فهي تركّز على القول: كن هادئاً، ولطيفًا، ومتسامحًا، ومحبًّا دون قيد أو شرط تجاه 

كلّ الحياة في جميع مظاهرها...والاحترام تجاه جميع المخلوقات))). 

ل في  له��ذا يمكن الق��ول إنَّ الروحانيَّة »تجربة أو اختي��ار جوّاني، قوامه ش��عور عميق متأصِّ

وحِۖ  قُلِ  لوُنكََ عَنِ الرُّ
َ
1 - يمكن مقارنة هذا بمفهوم الروح في الإسلام، انطلاقا من قوله تعالى: ﴿وَيسَْأ

نَ الْعِلْمِ إلَِّا قَليِل﴾ ]الاسراء: 85[. وتيِتُم مِّ
ُ
مْرِ رَبِّي وَمَا أ

َ
وحُ مِنْ أ الرُّ

2 - مفيدة ذهبان: »نقد الروحانية العلمانية: الحدسية البرغسونية أنموذجًا«، ص155-123.
3 - برغسون هنري: الطاقة الروحية، ص7

4 - Linking sustainability and spirituality: A preliminary assessment in pursuit of a 
sustainable and ethically correct world, Volume2, P.380 

5 - ديفيد ر. هاوكينز: عين الأنا: من المكان حيث لا شيء نخفي، ص73.



87

العدد 10

الإنسان، بوجود حقيقة سامية أو نظام كِّيل مثبَّت في عالم الظواهر، ومتعال عليه في الوقت نفسه. 

وهي ترفض تدخُّل الدين )Spiritual but Not Religious(، وتعمل على تقديم بدائل غير دينيَّة، 

تخرج من إطار العبادات إلى إطار الممارسات الواقعيَّة. وفي هذا السياق، يصبح الإنسان تجلِّيًا 

لهذا النظام الكِّيل على مس��توى الكرة الأرضيَّة، بحيث يتعَّني عليه أن يحيا في عالم الظاهر”))). 

 .)Meaning in a Material World( ويبحث عن معنى للحياة في الواقع المادِّي

ثانيًا: معالم الرؤية الماديَّة– العلمانيَّة للوجود: 

الماديَّة )Materialism( توجّه فكري ونزعة فلسفيَّة، ترى أنَّ العالم المادّي هو العالم الحقيقي، 

د مدارك الوعي وقنواته النّظرية في  وأنَّ المادَّة هي مصدر إحساس��اتنا وأفكارنا. وهي التي تح��دِّ

فهم الوجود الخاصّ والعام، وبناء عليه يصبح الواقع المحسوس هو الحقيقة الوحيدة، وأنّ وعينا 

ما هو إلاّ نتاج الوجود الموضوعي المس��تقلّ عن وعين��ا، ويمكن القول إنَّ الماديَّة في الحضارة 

الغربيَّة المعاصرة أصبحت تعُِّرب عن حالة الفكر في تقاطعه مع النزعة العَلمانيَّة، التي ترى الكون 

قابًال لأنْ يعَرفه الإنسان، وأنهّ مُؤلَّف في النهاية من جزئيَّات المادة. 

تعارض العَلمانيَّة كل مرجعيَّ��ة متعالية أو مفارقة يمكن أن تكون مصدرًا للكون، وتعمل على 

إزاحة الدين عن الحياة البشريَّة عن طريق تكريس محوريَّة العقل، واعتماد الدنيوي في تاريخيَّته 

بدي�ًا�لً للتعالي والقداس��ة الروحيَّتين))). رغم أنَّ مصطل��ح العَلمانيَّ��ة )Secularism( كما نحته 

الإنجليزي: )ج��ورج هولي��وك -George Holyoake( )1817-1906( عام1851م، لا يحيل 

إلى ضدّ المسيحيَّة؛ لأنَّها لا تحُقّق في ادعاءات المسيحيَّة، بل تقدّم ادّعاءات أخرى، وتصّر على 

جدوى الحقيقة العَلمانية، وفعاليَّتها))).

سات الدنيويَّة المعنيَّة بالمسائل المدنيَّة- ثمّ اتَّس��عت دلالة المفهوم لتنسحب على كلّ المؤسَّ

الزمنيَّ��ة، انطلاقا من مبدأ التس��امح المرتكز ع�ىل الحقوق الطبيعيَّة للف��رد. وقدرته على تحقيق 

1 - ديميتري أفييرينوس: »العلم والروحانية«، ص40
2 - عبد اللطيف كمال: التفكير في العلمانية، ص54-53

3 - كــارل ســاجــان: كوكب الأرض، ص64

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة88ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ة برَّانيَّة، مُعلنة  الخلاص بعيدًا عن تدخُّل الس��لطة الزمنيَّة أو إجباره »على الإيمان اس��تنادًا إلى قوَّ

ع��ن عَلمنة جزئيَّة للواقع، تفصل بين صلاحيَّات الكنيس��ة وصلاحيات الدولة، تاركةً حيِّزاً للقِيم 

الإنسانيَّة والدينيَّة والخُلقُيَّة، ما دامت لا تتدخَّل في عالم السياسة. عكس العَلمنة الشاملة، التي 

ة، إلى أن جرى  ة والخاصَّ أقصت الدين بالكليَّّة، وفصلت القِيم الدينيَّة والخُلقُيَّة عن الحياة العامَّ

نزع القداس��ة تمامًا عن العالم والإنس��ان والطبيعة)))؛ حيث أصبح العلم أداة لتس��خير الطبيعة، 

والعقل أداة الوصول إلى المعرفة.

أحال تحالف العلم والعقلانيَّة على مجموعة من الأفكار قادت إلى الاعتقاد بأنَّ الكون يعمل 

وفقًا لما يقوم به العقل عندما يفكِّر بطريقة منطقيَّة وموضوعيَّة، ما يس��اعد الإنسان على فهم كلّ 

م��ا يدخل تجربته. ولا وجود لشيء يتجاوز الطبيعة. وهذا ما أدَّى إلى عدم الثقة بالدين وزعزعة 

القوانين الدينيَّة عن طريق تكريس محوريَّة العقل، وس��لخ القدس��يَّة عن العالم))). بعيدًا عن كل 

ات،  مرجعية متعالية، فالإنسان، والأرض، والكون، أجزاء من طبيعة واحدة، ترتبط بالمنافع واللذَّّ

ومآله��ا الحتمي هو الفناء والرجوع إلى عناصر المادَّة الأوُلى التي تسري عليهـا قـوانين واحدة، 

وتدُرس بطريقة واحدة، ولا بدَّ لتفس�ريها أن يقع في نطاق ما هو طبيعي، دون أن تضيف إليه أي 

عنصر غريب عنه. وترفض للدين وظيفته الفكريَّة والوجوديَّة والخُلقُية))). وعلى الإنسان الأخذ 

به��ذه الطريق��ة في النظر للعالم، كما كان يفع��ل منذ أمد بعيد، وفي كل مرة كان يضطر لإش��باع 

الة. ولماّ كان باستطاعة الإنسان أن  حاجاته والسيطرة على الطبيعة، كان يلجأ للوسائل التقنيَّة الفعَّ

ن مصيره بعمله دون اللجّوء إلى فكرة العناية  يحوّل المادة والطبيعة بعمله، فهو يس��تطيع أن يحسِّ

الإلهيَّة)))؛ لأنّ الحياة بما تشمله من كائنات دقيقة ونباتات وحيوانات وإنسان، ليست نتيجة لإرادة 

ا هي نتيجة لتطوّرات متتالية تخضع لعاملي))): الصدفة التي تجمع بين  إلهيَّة مقدّرة ومدبرّة، وإِّمن

1 - جون لوك: رسالة في التسامح، ص472
2 - محمود حيدر: ما بعد العلمانية، ص40.

3 - أحمد عروة: العلم والدين مناهج ومفاهيم، ص15.
4 - جورج بوليتزر، موريس كافنين: أصول الفلسفة الماركسية، ص147.

5 - أحمد عروة: أفرأيتم النار التي تورون، ص63- 64.



89

العدد 10

العناصر الطبيعيَّة، وعامل الحتميَّة التي تجمع بين القوى الكامنة في تلك العناصر. 

تنبع هذه الرؤية من تحوّل تاريخي شهده الغرب))) أضعف الروح والأخلاق والقِيم الإنسانيَّة؛ 

بس��بب اعتماده على رؤية مادِّيَّة ودنيويَّة)))، جعلت الإنس��ان الغربي يعي��ش في حالة من الوهم 

والغفلة ويس��تمر في الإفراط في اس��تخدام موارد الطبيعة، رغم اعتراف كثير من مفكِّري الغرب 

بخطورة هذا النهج، تقول )لين ستالسبرغ -Linn Stalsberg(: نحن، أي من يعيشون في الغرب، 

نعيش في أكثر جزء ثري من العالم، ونحن أيضًا أكثر من يؤثِّر سلبًا على الطبيعة والبيئة من حولنا 

بس��بب أسلوب حياتنا، وما يزيد من الأمر س��وءًا، هو أنَّنا نمتلك المعرفة والمال اللازمين لتغيير 

هذا الوضع، لكنَّنا لا نفعل شيئاً))).

:)Eco-secularism( ثالثًا: العلمانيَّة البيئيَّة

لم تكن الصلة بين الإنسان والطبيعة صلة منفعة ماديَّة دائماً بل كانت الطبيعة بمثابة مورد روحي 

للإنس��ان، فالمبادئ المعياريَّة تكمن وراء أفكار الش��عوب، فالأرض لا تمثِّل موردًا لاستجلاب 

ا تنطوي أيضًا على قِيمة ذاتيَّة وهبها لها الله. ولا أحد يملك س��لطة  منافع بشريَّة فحس��ب، وإَّمن

ة إش��باع حاجيَّاته. ليس البشر »أس��يادَ الك��ون، فهم بصفتهم  تدم�ري الأش��ياء في الطبيعة، بحجَّ

متمركزي��ن حول الإنس��ان )anthropo-centric( يعتقدون أنَّ قيمة البيئة تكمن في الاس��تخدام 

البشري لها...ويدركون- بغض النظر عن المعتقد الديني- أنَّه في حال تدهور البيئة، فإنَّ حياتهم 

ومستقبل الأجيال القادمة سيتأثَّر.

في ظلّ سطوة التقنيَّة، أصبحت المدنيَّة الحديثة بمنطقها الاستهلاكي، تدمّرُ كلّ شيء بمنتهى 

الأنانيَّ��ة)))، وتجريد الوجود من كل قيمة، واختزاله في مجرَّد قِيم تبادليَّة، مُعلنةً عن ضياع الذاتيَّة 

ه، ليس فقط  الإنسانيَّة، بعد أن »كتب الإنسان في تقدّمه المعُلن سجًال مخزياً من التخريب الموجَّ

1 - تيري إنجلتون: أوهام ما بعد الحداثة، ص7. 
2 - وائل الحلاقّ: من الانتقاد إلى النقد: من هنا نبدأ.

3 - لين ستالسبيرج: كفى، كيف تدمر الليبرالية الجديدة البشر والطبيعة، ص173
4 - ديميتري أفييرينوس: الأرض كائن حي، ص36.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة90ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ا ضدّ الكائنات الحيّة التي تشاركه فيها))). وعليه، فالدرس الذي  ضدّ الأرض التي يسكنها، وإَّمن

تفرضه ھذه البیئة ھو محدوديتّنا، ورس��التھا بأننّا مجرَّد ن��وع واحد على كوكب الأرض، مندمج 

بمحیط حیوي يتجاوز آفاقنا، ففي استغلالنا للمواردَ الطبیعیة نقترض من المستقبل، ووفقًا لذلك 

سًا...علینا أن نثق بھا لا أن نھیمن  علینا معاملة أرضنا باحترام بوصفھا في نھاية المطاف أمراً مقدَّ

علیھا. وفي حین أننّا لا نس��تطیع اكتساب سیادة كلِّیَّة على محیطنا الحیوي، فإنّ في مقدورنا -مع 

الأسف- إخراجه عن مساره والإخلال بتوازنه لیخرج عن طوره ويزيلنا من الوجود))). 

ة طويلة، لم تكن قضيَّة الطبيعة والمناخ محلّ اهتمام، من طرف الذين يسعون إلى السيطرة  لمدَّ

على مزيد من الموارد والأسواق، ولا من طرف خصومهم الذين كانوا ضد تلك الرغبة. فقد كانت 

الليبرالية الجديدة تنُاقش بوصفها قضية سياس��ية واقتصادي��ة، وأحيانا بوصفها ظاهرة لها تبعات 

نفس��يَّة على البشر))) . لهذا توقَّع بعضهم أن يصبح “الحزن البيئي” هو الش��عور النفسي السائد، 

الذي س��وف يعاني منه كثير من البشر تجاه الخسائر التي نواجهها، ومشاهدة المعاناة والخسائر 

الت��ي يمرّ بها الآخرون، هو بمثابة جرس إنذار يذكِّرنا بأنَّ تغّري المناخ ليس مجرَّد مصطلح علمي 

بل هو واقع نعيشه؛ حيث يشكِّل تغّري المناخ مصدرًا للألم النفسي لكثيرين، وهو ما لم نكن ننتبَّه 

ة بالطبيعة))). له من قبل، لا سيَّما بين البشر الذين لا يزالون مرتبطين بقوَّ

 » لقد أثبتت الأزمات الراديكاليَّة الشموليَّة التي تواجهها البشريَّة أنَّه لم يعد هناك من حلٍّ »أفقيٍّ

باً للأرض  م المادِّي البراّق، أصبح مخرِّ لمشاكل كوكبنا، فالإنسان الحديث المشدود إلى أفق التقدُّ

د وجودُه وجودَ أنواع الحيوانات والنباتات الأخرى))).  وسارقاً لثرواتها وطبيعتها. وهو بذلك يهدِّ

ولن يكون الخروج من الأزمة إلا من خلال استعادة وظيفة الذات المركزيَّة، المهُدّدَة خارجيًّا من 

مجموعة آليَّات أطلقتها هي نفس��ها والسبب الرئيس لهذا الاغتراب يرتبط -عند هيدغر- بالتقنيَّة 

1 - راشيل كارسون: الربيع الصامت، ص149.

2 - سلافاي جيجيك: فلسفة الفوضى، ص64.
3 - لين ستالسبيرج: كفى: كيف تدمر الليبرالية الجديدة البشر والطبيعة، ص170

4 - لين ستالسبيرج: كفى: كيف تدمر الليبرالية الجديدة البشر والطبيعة، ص 177
5 - إيريك يونس جوفروا: المستقبل للإسلام الروحاني، ص10.



91

العدد 10

ف عبر مسار عام يسير نحو نزع الإنسانيَّة)))، ويقود إلى مجتمع شمولي مستبد،  الحديثة التي تتكشَّ

أضُفيت عليه الصفة العقلانية.

1- الجذور الفلسفية لمشكلة البيئة:

م العلمي والثورة الصناعيَّة،  تعود الجذور الفلس��فيَّة لمشكلة البيئة لرؤى فلس��فيَّة صاحبت التقدُّ

التي صاحبت بروز فكرة س��يطرة الإنس��ان على الطبيعة وإخضاع كلّ شيء لس��لطته)))، ففي مطلع 

س��تينات القرن العشرين، برزت البيئة باعتبارها مطلبًا حيويًّا في سياق مسار نقدي للحداثة الغربية، 

ومظاهره��ا العلميَّة والتكنولوجيَّة التي تعتبر دعامة رئيس��ة لنمط الإنتاج الرأس�املي المهُيمن على 

 Ecological( المجتمع. وتفرع عنها فلس��فات ثوريَّة سعت إلى تحقيق خطاب فلسفي إيكولوجي

Philosophy( بديل، يوازن بين حقّ الإنسان وحقّ الطبيعة. وانتهت تلك الخيارات إلى أنَّ الإنسان 

يمكن أن يبتكر حلوًال للمش��اكل التي تنتج عن س��يطرته على الطبيعة، لكنَّه ومع تفاقم المشكلات 

البيئيَّة أخذت رؤى أخرى تعلن عن نفسها، وتدعو إلى ربط القرارات والتصرفّات بالأهداف والغايات 

المتوقَّعة منها، ورغم هذا لم تتخلَّ هذه الرؤى عن فكرة مركزيَّة الإنسان وهيمنته على الطبيعة. 

بعد مؤتمر ستوكهولم 1972م الذي انبثق عنه برنامج الأمم المتحدة للبيئة )ANEP(، أصبح النقاش 

في البيئة مطلبًا رئيسًا، واتَّجه البحث إلى التركيز على التوازنات الطبيعيَّة، وتمديد الالتزام والمسؤوليَّة 

ع  إلى ما وراء عالم الإنسان وصوًال إلى البيئة...تحت تهديد المخاوف المتعلِّقة بالطاقة النوويَّة، والتنوُّ

ع العمراني، والتلوُّث. في ظلِّ غياب »مبدأ خُلقُيّ يخصّ علاقة الإنسان بالأرض  البيولوجي)))، والتوسُّ

1 - جاني فاتيمو: نهاية الحداثة، ص45.
2 - عبد الرحمان حللي: هل يقدم القرآن مبادئ تأسيسية لأخلاق بيئية، ص22.

3 - تق��ول )م��ارتي ك��روش -M. Crouch( أس��تاذة البيولوجي��ا في جامعة إنديانا: إن أعلى مكاس��ب 
دة الجنس��يات التي توُفِّر الآلات، والبذور،  الثورة الخضراء من نصيب شركات النفط، والشركات متعدِّ
وِّلون شَ��قَّ  والأس��مدة، ومبيدات الحش��ائش الضارة والح�رشات. يربح أيضًا رج��ال البنوك الذين ُمي
الطُّرق، وإقامة السدود، وعمليات الزراعة؛ ليَتركوا البلدان النامية تنوء من عبء الديون. وخلصتْ إلى 
دة الجنس��يات أكثر من أن تفُيد الكتل العريضة  أن تطبيقات عملها من الأرجح أن تفُيد الشركات مُتعدِّ

من الفقراء والجَوعى؛ ليندا جني شيفرد: أنوثة العلم، العلم من منظور الفلسفة النسوية، ص330.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة92ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

والحيوانات والنباتات التي تنمو عليها...والعلاقة بالأرض لا تزال مسألة اقتصاديَّة، حيث تترتَّب عليها 

امتيازات وليس التزامات«))). بناءً عليه، برزت المطالبة بأخلاق رعاية الأرض وخُلقُيَّات البيئة نموذجًا 

شامًال )holistic( لحلِّ أزمة العالم المعاصر، ورسم الأفاق المستقبليَّة للبيئة، والحفاظ على المجتمع 

الحيوي للعالم بأسره، أو البيئة الطبيعيَّة للإنس��ان الذي يعدّ “ج��زءًا من الطبيعة مهما كانت رغبته في 

التظاهر، فهل يستطيع أن ينجو من التلوّث الذي غدا منتشًرا في كل مكان؟!«))).

بناءً على هذا، أصبح كلُّ ميدان من ميادين العلم يطرح إشكاليَّات خُلقُيَّة نوعيَّة )طبّيَّة، وبيئيَّة، 

واقتصاديَّة، وإعلاميَّة، وتكنولوجيَّة(، مضافاً إلى المش��اكل الخُلقُيَّة )Ethical problems( التي 

ه الرئيس لكثير من  ة بعد أن أصبحت التقنية ه��ي الموجِّ تطرحها علاقة الإنس��ان بالتقني��ة، خاصَّ

تعاملاتن��ا اليوميَّة من أبس��ط الأمور إلى أعقدها، وأضحت تش��كّل بديًال ع��ن الواقع الحقيقي، 

وتطرح بذلك مش��اكل متعلِّقة بالهُويَّة الإنس��انيَّة. والتدهور الخطير في الس��لوك الخُلقُي للناس 

مة الإنسانيَّة عنها، وهذه الكارثة مُنتجَ جانبي  نتيجة للمككنة التي سيطرت على حَياتنا، ونزَعْت السِّ

لتطوُّر العقليَّة العلميَّة والتقنيَّة”))) التي تقُارب الواقع من خلال الملاحظة والتجريب، فأدّت إلى 

ظهور ثقافة علميَّة تختزل الواق��ع إلى ما هو قابل للملاحظة والقياس، وتفُِّرس الطبيعة من خلال 

القوانين التي تحكم المادَّة))).

هذا ما دفع الفلسفة الإيكولوجية )Ecological philosophy( إلى المناداة بإنسيَّة إيكولوجية، 

ترتك��ز على قِيم إجلال الحياة والانس��جام والتناغم م��ع الطبيعة، وأهمّ ما يميِّ��ز خطابها نزعتها 

النقديَّة الجذريَّة التي تشتغل على تقديم الأدوات المفهوميَّة والمعرفيَّة للكشف عن حقيقة البيئة 

ومشكلاتها، وتعمل على تهيئة الأطر النظريَّة والعلميَّة التي تفيد بفهم الأزمة البيئيَّة وانعكاساتها 

��ة على مكوِّن��ات الوجود، والكفيل��ة بمراجعة فكريَّة للنظ��رة الغربية الحديث��ة إلى العالم،  العامَّ

1 - بول وورد وآخرون: البيئة تاريخ الفكرة، ص27.
2 - راشيل كارسون: الربيع الصامت، ص311.

3 - ليندا جني شيفرد، العلم من منظور الفلسفة النسوية، ص341.
4 - Vaillancourt: La théologie écologique de Gérard Siegwalt, Laval théologique et 
philosophique, Volume2, P311–329. 



93

العدد 10

ة، وأنماط  ت تأثيراتها إلى بقيَّة العالم، وش��كّلت في الوقت نفس��ه نواة الحضارة المعاِرص وامتدَّ

ن.))) بناء عليه، “وبدل الاعتراف بأنَّ الإنس��ان وحده غاية في ذاته، وأنَّه  الحياة والاجتماع والتمدُّ

يمتل��ك قِيمة مطلقة، فإنَّ الطبيعة أيضًا تطالب بأن لا تعُامل معاملة وس��يلة...فما دامت الطبيعة 

م لها المقابل”))). ومن ثمََّ البحث المستمرّ عن محيط  تعطي للإنس��ان، فإنَّ على الإنسان أن يقدِّ

دها  إيكولوجي س��ليم وصحِّي)))، فالبشريَّة تقف اليوم في مفترق طرق، وهي ترى الأخطار تتهدَّ

َِّرب  من جرَّاء العبث الذي لحق بالبيئة، نتيجة الفساد الذي ألحقته يد الإنسان، ﴿ظهََرَ الفَْسَادُ ِيف ال

َا كَسَبَتْ أيَدِْي النَّاسِ ليُِذِيقَهُمْ بعَْضَ الَّذِي عَمِلوُا لعََلَّهُمْ يرَجِْعُون﴾ ]الروم: 41[. وَالبَْحْرِ ِمب

2- الروحانيَّة اللا دينيَّة وسؤال البيئة:

تسعى الروحانية اللا دينيَّة مستفيدة من التقاليد الفلسفيَّة والدينيَّة لصياغة خُلقُيَّات بيئيَّة أوسع 

non- نطاقاً، والانتقال من النموذج المتمركز حول الإنس��ان إلى النم��وذج المتمركز حول البيئة

anthropo centric -»س��عيًا وراء الحكمة البيئيَّة«)))، والكش��ف عن الحقائق والمعارف الغيبيَّة 

من داخل الإنسان، وتقرّر أنَّ تحصيلها لا يكون إلاّ باطنيًّا ذاتيًّا بعيدًا عن الإله؛ لأنّ الوصول إلى 

الانس��جام والهدوء والتوازن والصفاء الداخلي لا يحتاج إلى هداية إلهيّة؛ لأن في عقل الإنسان 

كفاي��ة، ويمكن��ه وحده أن يعثر على طريق الس��عادة والش��قاء، وهذا يجعله يتجّ��ه إلى تأليه ذاته 

الإنس��انيَّة، باعتبارها جزءًا من الطاقة الكونيَّة. وهذه الطاقة تحقِّق له السلام الداخلي دون شعائر 

دينيَّة أو سلطة إلهيَّة))).

1 - نصلي بكير دليلة: “مقاربة مفاهيمية للفلسفة الأيكولوجية”، ج9، ص266-257.
2 - جاكلين روس: الفكر الأخلاقي المعاصر، ص124.

3 - محمد بن همور: »مراجعة كتاب خالد شهبار: التيَّارات الأيكولوجية الراهنة: تمرين في التصنيف 
والنمذجة«، ص55.

4 - Mary Evelyn Tucker and John Grim: Introduction Retrospective and prospective 
observations of Religion and Ecology: The New Ecozoic Reader, P16

5 -مديحة حمدي عبد العال مرسي: »بين الروحية الدينية واللا دينية: رؤية نقدية«، مجلة الاستغراب، 
ص121-97.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة94ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

 بهذا تصبح الرؤية الجديدة للحقيقة رؤية إيكولوجيَّة، تتجاوز الإطار العلميّ إلى وعي حدسي 

ها وتحوّلها. وعندما  دة، ودورات تغّري لوحدة الحياة من خلال الترابط التبادلي بين مظاهرها المتعدِّ

يكون المفهوم الروحي للإنسان صورة للوعي الذي تتَّصل من خلاله المشاعر الإنسانيَّة بالكون، 

س��ات  س��يتجَّىل لنا بوض��وح أنَّ الوعي الكوني في حقيقت��ه وعي روحي))) خارج نطاق المؤسَّ

الرسميَّة، حتى وإن كانت الأديان تربط البشر بحضور إلهيّ، أو قوى روحيَّة لتحقيق تحوّل ذاتي 

وتماسك مجتمعي في سياقات كونيَّة وطبيعيَّة، يساعد في بناء علاقات وثيقة مع مجتمع الأرض 

سي  الأوس��ع في سياق كون يولدّ الحياة«))). فقد أكَّد )توماس بيري-Thomas Berry( أبرز مؤسِّ

مجال الدين والبيئة، أنَّ جميع المجتمعات تعيش ضمن ش��كل من أش��كال السرد الثقافي؛ أي 

كّننا من فهم العوالم الطبيعيَّة والاجتماعيَّة...وترمز إلى نشوء الإنسان من عمليَّات  رؤية عالمية ُمت

الأرض، وتشابكه واندماجه فيها، أو انتمائه إليها))). 

بهذا تكون الروحانيَّة تعبر عن بدائل غير دينيَّة لتحقيق الأهداف المرجوَّة من التديُّن، وهي تقُرّ 

بالطابع العلاجي لتفاعلات الإنسان والأرض مع الغابات والمناظر الطبيعيَّة والتنوّع البيولوجي 

؛ لأنَّ الدين أصبح “ش��يئاً يوضع جانباً، يكتفى بمنحه  )))، دون أن يعني ذلك الإيمان بدين معّني

مكانةً محدودةً وضيّقةً قدر الإمكان، فهو شيء فاقد لأي تأثيرٍ حقيقيٍّ على باقي جوانب الحياة”))). 

د كيف تتصرفّ  فأن تكون روحانيًّا لا علاقة لها بما تعتقده، بل بحالة وعيك الداخلي. وهذا يحدِّ

في العالم، وكيف تتفاعل مع الآخرين، وبهذا جرت إزاحة المنظومة الإيمانيَّة، وفكّ الارتباط بين 

الروحانيَّة والدين، فمهما كانت معتقداتك التي تؤمن بها، فإنَّها لا تجعل منك شخصًا روحانيًّا، 

1 - عبودي نبيلة: »الأيكولوجيا العميقة عند فريتخوف كابرا«، ص391-377.
2 - Mary Evelyn Tucker and John Grim: Introduction Retrospective and prospective 
observations of Religion and Ecology: The New Ecozoic Reader, P11
3 - Heather Eaton: Cosmology, Worldviews, Stories:  Encounters In the Field of 
Religion and Ecology: The New Ecozoic Reader, P21.
4 - Mary Evelyn Tucker and John Grim: Introduction Retrospective and prospective 
observations of Religion and Ecology: The New Ecozoic Reader, p17.

5 - ذهبان مفيدة: الروحانية النازلة: نقد المادية الغربية في فكر رينية غينون، ص48.



95

العدد 10

ب�رصف النظر عن طبيع��ة تلك المعتقدات. وكلّ�ام امتزجت هويَّتك بمعتقدات��ك، ابتعدت عن 

الجانب الروحاني في ذاتك. وعلى هذا الأس��اس، أصبح بمقدور الإنس��ان أن يتدبَّر الطريق إلى 

السعادة، جاعًال من تجربته الشخصيَّة أساسًا للوصول إلى الطريق الصحيح في الحياة. ومن هذا 

الأساس، ينشأ موقف عقلاني موجّه لإدارة موارد الأرض.

رابعًا: البيئة في ضوء الرؤية الإيمانية-الاستخلافية.

يرتكز س��ؤال البيئة في النظرة الإيمانيَّة ضمن رؤية تستدعي سؤال الإنسان والوجود، وحدود 

ئكَِةِ إنِِّي خَالقٌِ  العلاقة بين هذا المركّب في ضوء الرؤية القصديَّة التعبّديَّة، ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ للِْمَلَا

ُ سَاجِدِينَ﴾  يْتُهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَه َإٍ مَسْنُونٍ، فَإذَِا سَوَّ ا مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَم ً بشََر
َعْثِ فَإنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ترَُابٍ  يُّهَا النَّاسُ إنِْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِ��نَ الْب

َ
]الحج��ر: 28- 29[، ﴿ياَ أ

رحَْامِ مَا 
َ َ لَكُمْ وَنقُِرُّ فِي الْأ ُبَيِّن َلَّقَةٍ ِنل ِ مُخ َلَّقَةٍ وغََيْر ثُ��مَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخ

كُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفَّى وَمِنْكُمْ مَنْ  شُدَّ
َ
بَْلُغُوا أ ْرجُِكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِت جَلٍ مُسَمًّى ثُمَّ نُخ

َ
نشََاءُ إلَِى أ

رْذَلِ الْعُمُرِ لكَِيْلَا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيئًْا﴾ ]الحج: 5[.
َ
يرَُدُّ إلَِى أ

الإنس��ان كائن متميّز عن س��ائر الكائنات- رغم انتمائه إلى الوجود العالمي- من حيث خَلقه 

ته الوجوديَّة، ولذل��ك خُصَّ من بين الموجودات  وتكَوين��ه، ومنزلت��ه في الكون، ومن حيث مَهمَّ

ببيان عقديّ في نطاق المنظومة الوجوديَّة))) التي تحكم العلاقة بين الإنس��ان والوجود من جهة، 

والعبودية لله من جهة ثانية، وفق مبدأ المطلق والنس��بي، وجدلية المادّي والروحي؛ حيث يمثِّل 

الله واجب الوجود المكتفي بذاته، والمتفضّل على خلقه، ويمثِّل ما س��واه النسبي المحتاج في 

كماله لغيره، والإنسان من هذه الزاوية متوقفّ وُجوده على ما جاد به الحقّ عليه، واستخلفه فيه، 

وس��خّره له، ومكّن له في الأرض، حتى يقوم بواجبات العب��ادة على أكمل وجه. ضمن منظومة 

قِيميةّ عليا تعُّرب عن مقاصد الحقِّ في الخَلق، وتنبثقُ عنها س��ائر القِيم الرئيسة والفرعيَّة، وأنَّ هذه 

المنظوم��ة القِيمية تعبير عن حقائق الأمور ووقائعِها كما أرادها الله، وليس��ت ش��يئاً خارجًا عنها 

1 - عبد المجيد النجار: خلافة الإنسان بين الوحي والعقل، ص52.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة96ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

أو مفروضً��ا عليها. تكُوِّن هذه القِي��م مرجعيَّة معياريَّة لتحديد المقاص��د الكليَّة للدين، الذي به 

تتقوّم حياة الإنس��ان في هذه الأرض، ويتقوَّم بها س��لوكه وجهودُه في مراتب التزكية في جس��مه 

وعقله وقلبه، وفي س��لوكه وتصرفّاته، وفي ماله وممتلكاته، وفي أنظمته وعلاقاته في حياة الفرد 

ة، وس��ائر  والمجتم��ع. وتقاس بها قيمة الحياة في عُمُر الإنس��ان الفرد، أو عُمُر الجماعة أو الأمَّ
ة والإنسانيَّة.))) الجهود والإنجازات الحضاريَّة والعمرانيَّة للفرد والجماعة والأمَّ

تأسيسً��ا على ما س��بق، يتعامل القرآن الكريم مع الإنس��ان كما هو، متحرّرًا من ذنب الخطيئة 

ًال للقيام بوظيفة الخلافة فيها، فكلّ شيء في  الأصلية السابقة على وجوده على هذه الأرض، ومؤهَّ

الكون يحمل قيمة كونيَّة عليا، بوصفه وسيلة لتحقيق المطلق، ولا بد أن يكون استخدام الموارد 

فُِوا إنِهَُّ لَا  بُوا وَلَا تسُْر َ وُا وَاشْر ، وفق الحاجة بعيدًا عن الإسراف والتبذير، ﴿وَكُل الطبيعيَّة مس��ؤوًال

بُوا مِنْ رِزْقِ  َ وُا وَاشْر فِيَِن﴾ ]الأعراف: 31[. واجتناب إلحاق الضرر بالطبيعة، ﴿كُل ِ��بُّ المُْسْر يُح
ِ وَلا تَعْثَوْا فِي الأرْضِ مُفْسِدِينَ﴾ ]البقرة: 60[؛ لأنَّها منّة من الله وهو مالكها الأوَّل والأخير،  الَلّه
رْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُ��هُولهَِا قُصُورًا 

َ كُمْ فِي الْأ
َ
أ دٍ وَبَوَّ ﴿وَاذْكُرُوا إذِْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَا

رْضِ مُفْسِ��دِينَ﴾.)الأعراف: 74(، 
َ ِ وَلَا تَعْثَوْا فِي الْأ ءَ اللَّه بَالَ بُيُوتاًۖ  فَاذْكُرُوا آلَا ِ

وَتَنْحِتُونَ الْج
ِي جَعَلَكُمْ  والتسخير، منّحة ربانية وعطاء من غير تكلفّ، وهو ابتلاء واختبار للإنسان. ﴿وَهُوَ الَّذ

ِيعُ  َبْلُوَكُمْ فِي مَ��ا آتاَكُمْ إنَِّ رَبَّكَ سَر رْضِ وَرَفَ��عَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرجََاتٍ لِي
َ ئِ��فَ الْأ خَلَا

الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رحَِيمٌ﴾ ]الأنعام: 165[. 
وه��ذا يتوافق مع عقيدة التوحيد وفلس��فة العبادة. »ولمَّا كانت العقائ��د هي التصوّرات لعالم 

الغيب، والشريعة هي التنظيم لعالم الش��هادة، ف��إنَّ العبادات هي عامل الوصل بين عَالمَ الغيب 

وعَالمَ الشهادة، فيتحقَّق للإنسان الانسجام مع الكون بأكمله، ما يدركه منه وما لا يدركه، وما فيه 

من قوانين تحكم عالم الش��هادة، وما فيه من قوانين في عالم الغيب تؤثِّر في عالم الش��هادة«.))) 

والإنس��ان بخصائصه الماديَّة والروحيَّة، وح��دة متكاملة مزوّدة بالعقل والق��درة على الاختيار، 

1 - فتحي حس��ن ملكاوي: تجليات مقصد التوحيد في الفن الإس�المي: نظرية إس�امعيل الفاروقي، 
ضمن: الفنون في ضوء مقاصد الشريعة، ص297-249.

2 - عبدالله القيسي، في فلسفة العبادات.



97

العدد 10

ليتمكَّن من حمل أمانة الاس��تخلاف ومس��ؤوليَّاته، عبر التفاعل مع الكون في ظلّ العبودية لله، 

ويتَّجه نحو كمال الإنسان على قواعد الحكمة التي تضمن له التوازن بين البحث عن السعادة في 

الدنيا والآخرة))). والكون بما فيه من أجزاء وتفصيلات، مس��خّرٌ للإنسان حتى ينتفع بمحتوياته، 

مَاءِ  نْزَلَ مِنَ السَّ
َ
رْضَ وَأ

َ مَاوَاتِ وَالْأ ِي خَلَقَ السَّ ُ الَّذ بما يحقّق له الخير والراحة والس��عادة، ﴿اللَّه

رَ  مْرِهِ وَسَ��خَّ
َ
َحْرِ بأِ جَْرِيَ فِي الْب رَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِت خْرَجَ بهِِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَ��خَّ

َ
مَاءً فَأ

رَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَار﴾ ]إبراهيم:  ِ وَسَ��خَّ مْسَ وَالْقَمَرَ دَائبَِْني رَ لَكُمُ الشَّ نْهَارَ وَسَ��خَّ
َ لَكُمُ الْأ

يَاَتٍ لقَِوْمٍ  ِيعًا مِنْهُ إنَِّ فِي ذَلكَِ لَآ رْضِ جَم
َ ��مَاوَاتِ وَمَا فِي الْأ رَ لَكُمْ مَا فِي السَّ 32-33[، ﴿وَسَ��خَّ

يَتَفَكَّرُونَ﴾ ]الجاثية: 13[. 
يستهدف الدين تحقيق التوازن في حياة الإنسان، بين جانبيه المادي والروحي، فالإنسان ليس 

رًا طبيعيًّا بفضل تعقيد المادَّة، ولا هو تطوّر بيولوجي كما تشير النظريَّة التطوّريَّة، بل خلقه الله  تطوُّ

لَّا 
َ
-تعالى- بقضائه وقدره، ووضع فيه آياته المعجزة. وهذا هو المؤُّمن للإنس��ان من الطغيان، ﴿أ

تَطْغَوْا فِي المِْيزاَنِ﴾ ]الرحم��ن: 8[. والمحفّز له للانتصار على الصعوبات، من خلال الاتصال 
بعالم الغيب ومصدره.

 تلك هي الفلس��فة التي جاء بها الإس�الم، »تطلب من الإنس��ان أن يحيا حياة جوَّانية وبرَّانية، 

روحيَّة وماديَّة. فلسفة تتطلَّب من الإنسان أن يتقبَّل بوعي وإرادة كاملة جميع جوانب هذه الحياة، 

باعتباره��ا تحقّق إنس��انيَّته«))). وترفع همّته إلى أن ي��أتي بأفعاله على الوجه ال��ذي يجعل نفعها 

يتجاوز نفسه وأسرته ووطنه إلى العالم بأسره))). وفق منظومة يؤطرّها مبدأ الاستخلاف، ويسُهل 

لمَْ 
َ
سُ��بلها مبدأ التسخير، ويس��ندها مبدأ التمكين، ويحفظها من الخلل مبدأ اجتناب الفساد، ﴿أ

مَاءَ  رسَْلْنَا السَّ
َ
نْ لَكُمْ وَأ رْضِ مَا لمَْ نُمَكِّ

َ هْلَكْنَا مِنْ قَبْلهِِمْ مِنْ قَرْنٍ مَكَّنَّاهُمْ فِي الْأ
َ
يرََوْا كَمْ أ

نَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْناً 
ْ
نشَْأ

َ
هْلَكْنَاهُمْ بذُِنوُبهِِمْ وَأ

َ
تْهِِمْ فَأ رِْي مِنْ تَح نْهَارَ تَج

َ عَلَيْهِمْ مِدْرَارًا وجََعَلْنَا الْأ
آخَرِينَ﴾ ]الأنعام: 6[.

1 - محمد بن علي: أحمد عروة، دفاعا عن المرجعية الإسلامية للنهضة، ص56.
2 - على عزت بيغوفتش: الإعلان الإسلامي، ص93.

3 - طه عبد الرحمن: سؤال الأخلاق: مساهمة في النقد الأخلاقي للحداثة الغربية، ص158.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة98ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

خامسًا: بين العلمانية البيئية والروحانية الدينية:

يتبّني من استعراضنا لسؤال البيئة بين الرؤيتين: العلمانيَّة المرتكزة على مبادئ الفلسفة الماديَّة، 

ومبادئ الرؤية الروحانيَّة الإيمانيَّة، المبنية على فلس��فة الغايات النهائيَّة للإنس��ان، أنَّ الاختلاف 

بين الرؤيتين، يرجع لمرجعيَّة كلّ منهما. 

تنطلق الروحانية الدينية، من أنَّ الإيمان بالله -تعالى- مس��لَّمة ضروريَّة، وفكرة ناظمة تضمن 

التألي��ف بين الفضيلة والس��عادة في الداري��ن، انطلاقاً من الإيمان ب��أنَّ كلَّ ما في الكون خاضع 

رِْي فِي  فِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَج رْضِ وَاخْتلَِا
َ مَاوَاتِ وَالْأ لمش��يئة الله، ﴿إنَِّ فِي خَلْقِ السَّ

رْضَ بَعْدَ مَوْتهَِا وَبَثَّ فيِهَا 
َ حْيَا بهِِ الْأ

َ
مَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأ ُ مِنَ السَّ نْزَلَ اللَّه

َ
َحْرِ بمَِا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أ الْب

ياَتٍ لقَِوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾  رْضِ لَآ
َ مَاءِ وَالْأ َ السَّ رِ بَْني حَابِ المُْسَخَّ يَاحِ وَالسَّ ِيفِ الرِّ ِ دَابَّةٍ وَتصَْر

ّ مِنْ كُل
]البقرة: 164[، وأنّ الله قلدّ الإنس��ان مس��ؤوليَّة الخلافة في الأرض والالتزام بطاعته. ومس��ؤوليَّة 

تحقيق سعادته الأبديَّة بطاعة الله؛ لأنّ حياة الإنسان في الدنيا هي مرحلة في الوجود، يتحقَّق فيها 

مصيره بموجب الإيمان والتقوى التي تعتبر الفكرة المركزيَّة في النظام الخُلقُي الإسلامي.

وعليه يكون هدف العلم، دنيوي يربط بين الإنس��ان والك��ون الطبيعي، وروحي يربط بين 

الإنسان والخالق، والبعدان مترابطان، لأن معرفة الإنسان للمخلوقات تدلهّ على خالقه وقدرته 

وحكمته. كما أنَّ معرفة الإنس��ان للخال��ق تعرفّه بالأهداف والمقاص��د الوجوديَّة))). ولذلك 

يأمر الله -تعالى- الإنس��ان بالتدّبر والنّظر في آيات الكون؛ حتى يزداد تواضعًا، ويش��هد على 

قبَِةُ  نَ عَا رْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَا
َ ٌ فَسِيُروا فِي الْأ عظمة الخالق، ﴿قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلكُِمْ سُ�نَ�َن

بيَِن﴾ ]آل عمران: 137[، فالعلم من هذه الناحية عامل أس��اس في ترقية الضمير الديني؛  المُْكَذِّ
لأنَّه يكش��ف عن عظمة الك��ون وعجائب المخلوقات، وعن السُ��نن والقوانين التي تس�ري عليها 

الموجودات، كما أنَّه يعطي للإنس��ان الوسائل الإدراكيَّة والعمليَّة لتسخير تلك القوانين بما يخدم 

وْ آذَانٌ 
َ
رْضِ فَتَكُ��ونَ لهَُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُ��ونَ بهَِا أ

َ فَلَمْ يسَِ�رُيوا فِي الْأ
َ
حيات��ه ورقيهّ الحضاري، ﴿أ

دُور﴾ ]الحج: 137[.  يسَْ��مَعُونَ بهَِا فَإنَِّهَا لَا تَعْمَى الأبصار ولكِٰنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّ

1 - أحمد عروة: العلم والدين مناهج ومفاهيم، ص97.



99

العدد 10

ولذلك تقتضي الحكمة أن يكون العقل واعيًا بإمكانيَّاته وحدوده، وغايات وجوده التي تتمحور 

في:

zz استكشاف العالم الطبيعي بما يؤكِّد الصلة بين الخالق والمخلوق، وتسخيره في صالح

الإنسان.

zz استكشاف الغايات الوجوديَّة والمقاصد الكليَّة التي من أجلها استخلف الإنسان في

الأرض.

انطلاقاً من منهج متكامل: ركيزته الوحي ووسيلته العقل، وما يكمن أن يظهر من تعارض بينهما 

ما هو إلا نتيجة لنظرة قاصرة في ذهن الإنس��ان، تفصل بين المنهج العقلاني والمنهج الإيماني. 

فالإنسان يجد في العلم تأكيدًا لإيمانه وتوسيعًا لآفاقه الروحيَّة؛ لأنَّه يعتقد أنَّ الله هو خالق الكون 

ومدبرّهُ، وكلمّا ازداد علمه بتلك القوانين يزداد إيمانه بالله، حيث يتقاطع العقل مع الوحي لبلوغ 

الأهداف والغايات الكبرى))). فالعقل هو الوس��يلة الواعية التي يستعملها الإنسان إدراكًا للكون 

واستخدامًا لما فيه من طاقات واستقصاء لأسراره ومقاصده، بحيث يضعها في منهاجها الوجوديَّة 

وفي أبعادها الحياتيَّة والخُلقُيَّة والدينيَّة.

بناء عليه، تتلخَّص فلس��فة العبادة في: كونها تعتبر الحياة الدنيا مرحلة وجوديَّة، يس��تعدّ فيها 

الإنسان نفسيًّا وخُلقُيًّا وروحيًّا إلى الحياة الآخرة، استعدادًا يفرض جهودًا وابتلاءات تبعًا لوظيفة 

الاس��تخلاف من جهة، ودواعي الترقيّ الروحي والخُلقُي من جهة ثانية. أما غايات المعرفة من 

ا: معرفة اس��تطلاعيَّة يتوق إليها العقل لاكتش��اف ما يحيط به، أو معرفة  وجهة نظرة الدين فهي إمَّ

نفعيَّة يتطلَّع إليها الإنس��ان لتحقيق غاياته المعيش��يَّة))). والإنس��ان من ه��ذه الزاوية هو المعني 

بالبحث في سؤال الغايات، بناء على مبدأ التكليف الذي حمله الخطاب القرآني. فالحياة ليست 

ا هي مرحل��ة تكليف يتبعها جزاء إما ثواب أو عقاب، ﴿وَاتَّقُوا يوَْمًا ترُجَْعُونَ  غاية في ذاتها وإَّمن

ا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾ ]البقرة: 281[. ُّ نَفْسٍ مَّ فيِهِ إلَِى الَلّه ثُمَّ توَُفَّىٰ كُل

1 - أحمد عروة: العلم والدين مناهج ومفاهيم، ص39.
2 - أحمد عروة: العلم والدين مناهج ومفاهيم، ص114.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة100ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

بينما تعِّرب عودة الروحانيَّة للفضاء العَلماني- حتى ولو كانت هذه الروحانيَّات الجديدة لا تعني 

ضرورة الاحتفاظ بالروحانيَّات الدينيَّة التقليديَّة- عن حالة نكوص في الوعي الغربي نتيجة إفراطه 

في النزعة الماديَّة الاستهلاكيَّة. فبعد أن تخلصّ الفكر الغربي من هيمنة الكنيسة وشقّ طريقه نحو 

قته العلوم الطبيعيَّة التي جعلته يخطو خطوات جبّارة نحو المزيد من السيطرة  التقدّم، مستغلًّا ما حقَّ

على الطبيعة. لكن هذه القفزة الحضاريَّة )الماديَّة( كانت على حساب البُعد الروحي للإنسان؛ حيث 

أفرغته من طموحاته وجعلته خادمًا لدوافعه الاستهلاكيَّة، بعد أن سيطر البُعد المادي على الروحي، 

هوتي في تفس�ري معاني الحياة، والكون والإنس��ان. من منطلق أنَّ »الطبيعة  وجرى رفض البعُد الَّال

ها قوانينها الذاتيَّة بخاصّيَّة أزليَّة فيها... ونظام الك��ون وحركته وتطوّراته، وظهور الحياة فيه،  تس�ّر�يّ

وتنوّع المخلوقات، وبروز الإنسان، ليس إلاّ ظواهر طبيعيَّة لحقيقة الكون الماديَّة«))). 

استهدفت العَلمانيَّة الروحيَّة إنقاذ الإنسان الغربي من اغترابه وقلقه الوجود، بعد أن فقد سماته 

البشريَّ��ة وتحوَّل إلى ما دون الب�رش))) تائهًا يبحث عن مخرج من الأزم��ة البيئيَّة التي نتجت عن 

تدخّله في نظ��ام الطبيعة، بطريقة أفضت إلى إحداث خلل في نظامها، فمنذ أن أصبح الإنس��ان 

ينظ��ر ل�ألرض على أنَّها م��وردًا وملكيَّة يمكن تطويره��ا وإدارتها كيف ما اتَّف��ق، لم تعد العلاقة 

بين الإنس��ان والطبيعة قائمة على أساس التوازن والاستثمار العقلاني، حتى وإن جرى استدعاء 

المطلب الروحي، فإنَّه يطُلب في صيغته الوضعيَّة روحانيَّات ذاتية، نابعة من الأفق الإنساني، حتى 

ول��و كانت ترمي إلى الهدف ذاته، أي غائيَّة الخلاص، وتقديم ضمانات المعنى والأمل وجوديًّا 

وقيميًّا؛ لأنَّ »التصوّر الحديث، ومن خلال رغبته في الفصل الجذري للعلوم عن أي مبدأ أعلى، 

بذريعة تأمين اس��تقلاليتّها، ينزع عنها أي دلالة عميقة«. فالمعرفة بخاصّة في الأنس��اق المعرفيَّة 

َّة  ا هي تجلٍّ لإرادة القوَّة، وأثر لصراع...وبالتالي ثَم الغربيَّة ليس��ت معرفةً من أجل المعرفة، وإَّمن

ظاه��رةٌ لازمت الرؤية الحداثيَّة للعالم، هي تخلي��ص المعرفة من حيث المصادر والمقاصد من 

سة والمتعالية))). الإحالات المقدَّ

1 - أحمد عروة: المنهجية الاستدلالية في القرآن للرد على خصوم الإيمان، ص300-299.
2 - أرنولد توينبي وآخرون: الإنسان وهموم الموت، ص208-207.

3 - عبد الرزاق بلعقروز: من أجل المعرفة: مفاتحات حواريةٌ مع الذات والكتاب، ص12.



101

العدد 10

خاتمة: 

ما نخلص إليه في نهاية هذه الورقة يمكن تلخيصه في النقاط الآتية:

11 الاس��تغلال غير العقلاني للطبيعة والتركيز المفرط على القِيم الماديَّة الربحيَّة، قلصّ .

دور القِيم الروحيَّة، وأدَّى إلى تنامي المشاكل البيئيَّة التي أصبحت تهدّد حياة الإنسان 

وتقضي على التنوّع البيئي.

22 الإطار الفكري )Paradigm( المتمركز حول الإنسان، جعل منه مرجعيَّة ذاته، ومكتفيًا .

بمنجزات��ه، واعتبر الكون قابًال للتفس�ري الطبيعي؛ حيث لم يعد الإنس��ان الغربي في 

حاجة للإله ليفِّرس له الطبيعة أو يضع له القواعد التي يسير وفقها. وتبعًا لذلك أصبح 

لا يعوّل على الدين لتقديم إجابات أو تفسير نهائي للطبيعة.

33 الروحانيَّ��ة العلمانيَّة باعتبارها اس��تدراكًا للخل��ل القِيمي، تعِّرب ع��ن محاولة داخلية .

لإصلاح انعكاس��ات الرؤى الماديَّة التي أقص��ت كلّ مرجعيَّة متعالية. وهذا ما يفِّرس 

تنامي التيَّارات الروحيَّة الذي يعّرب عن أزمة قِيم، وخلل في العلاقات الإنسانيَّة الغربيَّة؛ 

حيث تعالت الأصوات المنادية بعودة القيم للعلاقات بوصفها علاجًا لهشاشة الحياة.

44 فش��ل الروحانيَّة العلمانيَّة في علاج حال��ة الاغتراب والخوف التي تنتاب الإنس��ان .

الغربي، س��ببها الثق��ة المفرطة في مكتس��بات العلم، والحلول التقنية، مع اس��تمرار 

الفصل بين المادي والروحي في التعامل مع الأرض ومواردها.

55 في مقاب��ل ذلك تمتلك الروحانيَّة الدينيَّة قوّتها م��ن مرجعيّتها التي تنطلق من مبادئ .

ة، فهي نظريَّة وعمليَّة في الوقت نفس��ه،  خالدة تس��تهدف خير العنصر الب�رشي عامَّ

ة  تجمع ما بين أخلاق الإنسان في ذاته مرورًا بالوجود وأبعاده، وصوًال إلى تحقيق مَهمَّ

الأمانة والاستحلاف والشهادة، ﴿وَكَذَلكَ جَعَلْناِكُم أمّة وَسطا لتكَونوا شُهداء على 

الّناس ويكون الرّسولُ عليكم شهيدا﴾ ]البقرة: 143[.
66 ة التكليف وحفظ الأمانة، . المحافظة على البيئة في الرؤية الاس��تخلافيَّة مرتب��ط بمهَمَّ

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة102ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ونفي العبثيَّة عن الوجود الإنساني في علاقته بالطبيعة.

77 لا يعن��ي خضوع الأرض للإنس��ان أنَّه حرّ في فعل ما يش��اء، أو أنَّ��ه حرّ في الإخلال .

ءٍ  ْ ِ شَي
ّ نْبَتْنَا فيِهَا مِنْ كُل

َ
َ وَأ لْقَيْنَا فيِهَا رَوَاسِي

َ
رْضَ مَدَدْناَهَا وأَ

َ بتوازن الطبيعة، ﴿وَالْأ

ءٍ إلَِّا عِنْدَناَ  ْ ُ برَِازقِيَِن, وَإِنْ مِنْ شَي مَوْزُونٍ, وجََعَلْنَا لَكُمْ فيِهَا مَعَايشَِ وَمَنْ لسَْتُمْ لَه
مَاءِ مَاءً  َا مِنَ السَّ نْزَْنل

َ
يَاحَ لوََاقحَِ فَأ رسَْلْنَا الرِّ

َ
ُ إلَِّا بقَِدَرٍ مَعْلُومٍ، وَأ ِلُه ّ

خَزَائنُِهُ وَمَا نُنَز
ُ مُلْكُ  َ لَه نَّ اللَّه

َ
لمَْ تَعْلَمْ أ

َ
َازِنيَِن﴾ ]الحجر: 19-21[، ﴿أ ُ بِخ نْتُمْ لَه

َ
سْقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أ

َ
فَأ

ٍّ وَلَا نصَِيٍر﴾ ]البقرة: 107[. ِ مِنْ وَلِي رْضِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّه
َ مَاوَاتِ وَالْأ السَّ

88 دَة بالقِيم الدينيَّة، تجعل أفق الإنسان متطلعّ إلى غايات تتجاوز .  الرؤية العقلانية المسدَّ

البُعد المادي، وتجعل من العلم والعمل وسيلة لتحقيق معاني العبوديَّة وتحقيق عمارة 

الأرض وعدم العبث بمقدّراتها. 



103

العدد 10

المصادر والمراجع:

القرآن الكريم��

دليل مبادئ اس��تعادة النّظم الإيكولوجي��ة، برنامج الأمم المتحدة للبيئ��ة )UNEP(، منظمة ��

 .)FAO( الأغذية والزراعة للأمم المتحدة

محمد س��بيلا و عبد الس�الم بنعبد العالي: نصوص فلس��فية )الطبيعة والثقافة(، دار توبقال ��

للنشر، الدار البيضاء- المغرب، ط1، 1991.

جميل صليبا: المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لا ط، 1982.��

مفيدة ذهبان: نقد الروحانية العلمانية: الحدس��ية البرغس��ونية أنموذجًا، مجلَّة الاس��تغراب، ��

ع39، 2025.

برغس��ون هنري: الطاقة الروحي��ة، تر: علي مقلد، المؤسس��ة الجامعية للدراس��ات والنشر ��

والتوزيع، بيروت، ط1، 1991.

د. ديفيد، ر.هاوكينز: عين الأنا: من المكان حيث لا شيء نخفي، تر،: محمد ياسر حس�كي ��

وبسام عبيدي، دار الخيال، بيروت، 2017.

ديميتري أفييرينوس: العلم والروحانية، مجلة الثقافة، ع3، وزراة الثقافة الس��ورية، دمش��ق، ��

.1989

��https://.رباب كمال: الروحانية الإنسانية: هل هي مفهوم عابر للأديان؟ مسترجع من موقع

hafryat.com/ بتاريخ 2025/10/15

أوجين كامنكا: الأسس الخُلقُية للماركسية، تر: عبد المنعم مجاهد، المركز القومي للترجمة، ��

القاهرة، 2011.

عبد اللطيف كمال: التفكير في العلمانية، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 2007.��

كــارل س��ــاجــان: كوكب الأرض، تر: ش��هرت العالم، عالم المعرف��ة )254(، الكويت، ��

.2000

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة104ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

 بول وورد وآخرون: تاريخ الفكرة، تر: سعيد منتاق، عالم المعرفة )506(، الكويت، 2023.��

جون لوك: رسالة في التسامح، تر: منى أبوسنة، المجلس الأعلى للثقافة، مصر، ط1 ،1997 ��

محمد الخمليشي: العرب العلمانية، حقوق الإنسان، رهانات المعنى والحرية المجلة العربية ��

لحقوق الإنسان، ع6.

محمد بن علي: مقدمات في الفكر الليبرالي، دار أجيال الرقمي، الجزائر، 2023.��

محمود حيدر: ما بعد العلمانية، المركز الإسلامي للدراسات الإستراتيجية، بيروت، 2019.��

صلاح قنصوه: نظرية القيم��ة في الفـكر المعاصر، التنوير للطباعة والنشر، بـيروت- لبنـان، ��

لا ط، 2010.

أحمد عروة: أفرأيتم النار التي تورون، الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة،2011.��

أحمد عروة: العلم والدين مناهج ومفاهيم، دار الفكر، دمشق- سوريا، ط1، 1987.��

تيري إنجلتون: أوهام ما بعد الحداثة، تر: منى سلام، مركز اللغات والترجمة، أكاديمية الفنون، ��

مصر. 

وائ��ل الحلاقّ: م��ن الانتقاد إلى النقد: من هن��ا نبدأ، إعداد وتحري��ر: أ. وليد القاضي، مركز ��

مغارب للدراسات في الاجتماع الإنساني. 

لين ستالسبيرج: كفى: كيف تدمر الليبرالية الجديدة البشر والطبيعة، تر: شرين عبد الوهاب ��

وبسنت علي أمين، دار صفصافة للنشر والتوزيع والدراسات، مصر، لا ت.

تشارلز لارمور: أخلاق الحداثة، تر: مايكل مدحت يوسف، المركز القومي للترجمة، مصر، ��

ط1، 2022.

ديمي�رتي أفييرينوس: الأرض كائ��ن حي، مجلة المعرف��ة، وزارة الثقافة الس��ورية، ع338، ��

نوفمبر، 1991.

جياني فيتيمو، نهاية الحداثة، الفلس��فات العدمية والتفس�ريية في ثقاف��ة ما بعد الحداثة، تر: ��

فاطمة الجيوشي، وزارة الثقافة، دمشق -سوريا، لا ط، 1998.

راشيل كارسون: الربيع الصامت، تر: أحمد المستجير، شركة الأمل للطباعة والنشر، القاهرة، ��

.2005



105

العدد 10

سلافاي جيجيك: فلسفة الفوضى، تر: عماد شيحة، دار الساقي، الطبعة الالكترونية، 2023.��

إيري��ك يونس جوفروا: المس��تقبل للإس�الم الروحاني، تر: هاش��م صال��ح، المركز القومي ��

للترجمة، مصر، ط1، 2016.

�� Journal of Islamic ،عب��د الرحمان حللي: هل يقدم القرآن مبادئ تأسيس��ية لأخلاق بيئي��ة

–19 )2025( 9 Ethics

عبد الحميد العبيدي: محاولة في فهم تقاطعات الخطاب البيئي مع مسار نقد الحداثة، مجلَّة ��

عمران، ع31، 2020.

طه عبد الرحمان: سؤال الاخلاق: مساهمة في النقد الخُلقُي للحداثة الغربية، المركز الثقافي ��

العربي، الدار البيضاء المغرب، بيروت، لبنان، ط1، 2000.

نصلي بكير دليلة: مقاربة مفاهمية للفلسفة الإيكولوجية، مجلَّة مقاربات فلسفية، ع1، ج9، ��

.2022

جاكلين روس: الفكر الخُلقُي المعاصر، تر: عادل العوا، عويدات للنشر والطباعة، بيروت، ��

ط1، 2001.

محم��د بن همور: مراجعة كتاب خالد ش��هبار: التي��ارات الإيكولوجي��ة الراهنة: تمرين في ��

التصنيف والنمذجة، مجلة المستقبل العربي، ع 555، 2025

ذهب��ان مفيدة: الروحانية النازلة: نقد المادية الغربية في فكر رينية غينون، المركز الإس�المي ��

للدراسات الاستراتيجية، العراق، 2020.

مديح��ة حمدي عبد الع��ال مرسي: ب�ني الروحي��ة الدينية واللا ديني��ة: رؤية نقدي��ة، مجلَّة ��

الاستغراب، ع39، 2025.

عبد المجيد النجار: خلافة الإنسان بين الوحي والعقل، دار الغرب الإسلامي، ط2، 1993.��

محم��د بن علي: أحم��د عروة، دفاعا عن المرجعية الإس�المية للنهضة، منش��ورات الوطن، ��

سطيف، الجزائر، لا ط، 2023.

أحمد عروة: المنهجية الاستدلالية في القرآن للرد على خصوم الإيمان، ضمن قضايا المنهجية ��

في العلوم الإسلامية والاجتماعية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1996.

ة الدينيَّة ةِ البيئيةِ والروحانيَّ البيئةُ بيَن العلمانيَّ



بِيْعَة106ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

أرنولد توينبي وآخرون: الإنس��ان وهموم الموت، تر: عزتّ شعلان، المركز القومي للترجمة ��

القاهرة، ط1، 2011.

�� Irene Becci, Les éco-spiritualités contemporaines ,Un changement culturel en 

Suisse, Éditions, Seismo, 2024. 

�� Vaillancourt, L. La théologie écologique de Gérard Siegwalt. Laval, 2010.

�� Linking sustainability and spirituality: A preliminary assessment in pursuit of 

a sustainable and ethically correct world. Journal of Cleaner Production, 2022.

�� Mary Evelyn Tucker and John Grim, Introduction Retrospective and 

prospective observations of Religion and Ecology: The New Ecozoic Reader, 

Number 9, September 2025. 

�� Heather Eaton, Cosmology, Worldviews, Stories: Encounters In the Field of 

Religion and Ecology, The New Ecozoic Reader, Number 9, September 2025. 


