
51

العدد 10

فِ
َ
ر
َّ
ا للت

ً
جسِيد

َ
صفِهِ ت

َ
 بِو

ُّ
اخِي

َ
ن
َ
 الم

ُ
ر
ُّ
ي
َ
غ

َّ
الت

كِ
َا

ل
َ
كِ بِاله

َا
ل

ْ
ةِ الاستِه

َ
ق

َا
ل

َ
 فِي ع

ٌ
ة
َّ
مِي

َا
ل

َ
 ك

ٌ
ة
َ
اء

َ
قِر

ص
ّ
    ملخ

تهدف هذه الدراسة إلى تحليل العلاقةِ الجدليَّةِ بين مفهومي الاستهلاك والهلاك من منظور كلامي يستند 

إلى التراث الإس�المي، وذلك من خلال بيان تحوُّل الإنس��ان في ظلِّ هيمنة النموذج الرأسمالي من موقع 

الخلافة القائمة على العمارة والإصلاح إلى موقع الاستهلاك القائم على الاستنزاف والإفساد. وتؤكِّد الدراسة 

أنَّ التغيُّر المناخي لا يقتصر على كونه ظاهرة فيزيائيَّة بل يعكس خلًال روحيًّا وخُلقُيًّا نابعًا من هَيمنَة الترف 

بوصفه نمطاً وجوديًّا يحوّل الإنس��ان إلى كائن مس��تهلِك. وتبّني أنَّ الأزمة البيئيَّة تمثِّل تفعًّال لسُ��نن كونيَّة 

وتاريخيَّة جاءت ردًّا حتميًّا على طغيان الإنسان وإخلاله بالموازين، انسجامًا مع التصوُّر القرآني في ارتباط 

الفس��اد بالس��لوك البشري. كما تعالج الدراس��ة مفهوم إهلاك القرى باعتباره قانوناً سُ��نَنيًّا يربط بين الترف 

 William-الاقتصادي والدمار الكوني وتخلص إلى محدوديَّة الحلول التقنيَّة في ظلِّ مفارقة )وليام جيفونز

Jevons( الت��ي تظُهر أنَّ الكفاءة قد تزيد الاس��تهلاك. وفي المقابل، تقترح الدراس��ة بديًال خُلقُيًّا يقوم على 

استعادة مفهومي الحياة الطيِّبة والاقتصاد بمعنى القصد، مستلهمة نموذج الإمام علي بن أبي طالبj في 

عمارة الأرض وترسيخ مبدأ الاستخلاف والمسؤوليَّة البيئيَّة لحماية الوجود الإنساني من الهلاك.

 الشيخ شادي علي)1(

الكلمات المفتاحية:

1 -     باحث في الدراسات الإسلاميَّة من مصر، وطالب في الحوزة الدينيَّة في لبنان.

الاستهلاكيَّة،  الرأسماليَّة  الكونيَّة،  السُنن  المناخي،  التغيُّر  الترف، 
عمارة الأرض.



بِيْعَة52ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Climate Change as Embodiment of Luxury Theological
Reading of Relationship between Consumption, Destruction

Shaykh Shadi Ali(1)

 Abstract

This study aims at analyzing the dialectical relationship between the concepts of 
consumption and destruction from a theological perspective grounded in the Islamic 
intellectual tradition. It examines how, under the dominance of the capitalist model, the 
human being has shifted from the position of stewardship based on cultivation and reform 
to one of consumption based on depletion and corruption. It argues that climate change is 
not merely a physical phenomenon but also reflects a spiritual and moral imbalance resulting 
from the dominance of luxury as an existential mode that transforms humans into consumers. 
It demonstrates that the environmental crisis represents the activation of universal and 
historical laws as an inevitable response to human transgression and the disruption of balance, 
in accordance with the Qur’anic view that links corruption to human behavior.

The study also addresses the concept of the destruction of cities as a normative law that 
connects economic luxury with civilizational and cosmic collapse. It concludes by highlighting 
the limitations of technical solutions in light of the Jevons Paradox, which shows that increased 
efficiency may lead to greater consumption.

In contrast, the study proposes an ethical alternative based on reviving the concepts of 
the “good life” and economy understood as moderation. This alternative draws inspiration 
from the model of Imam Ali bin Abi Talib, emphasizing the cultivation of the earth and the 
reinforcement of the principle of stewardship and environmental responsibility in order to 
protect human existence from destruction.

Keywords:
Luxury, Climate Change, Cosmic Laws, Consumer Capitalism, Prosperity of the Earth.

1 - Researcher in Islamic studies from Egypt, student at a religious seminary [Hawza] in Lebanon.



53

العدد 10

مة
ّ
مقد

تحوَّل الإنس��ان، في ظلِّ هيمنة النموذج الرأس�املي الاس��تهلاكي، من رتب��ة »الخلافة« التي 

تقتضي العمارة والإصلاح إلى رتبة »الاستهلاك« التي تقوم على الاستنزاف والإفساد، هذا التحوُّل 

ة الماديَّة غاية  الجذري في وظيفة الإنسان الوجوديَّة، المدفوع بثقافة »الترف« التي جعلت من اللذَّ

نهائيَّة، أدَّى إلى تفعيل سُ��نن كونيَّة وتاريخيَّة لا تستثني أحدًا؛ فالأرض، بصفتها مخلوقاً مسخّراً، 

جاء ردّها على طغيان الإنس��ان على شكل اختلالٍ في الموازين المناخيَّة، مصداقاً لقوله تعالى: 

ِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ  ُذِيقَهُم بَعْ��ضَ الَّذ يْدِي النَّاسِ لِي
َ
َحْرِ بمَِا كَسَ��بَتْ أ ِّ وَالْب ﴿ظَهَرَ الْفَسَ��ادُ فِي البَْر

يرَجِْعُونَ﴾ ]الروم: 41[.
ليس��ت الأزمات البيئيَّة مجرَّد حوادث عرضيَّة أو نتائج جانبيَّة للنش��اط الصن��اع بل إنَّ التغيّر 

ر، والفيضانات، وانقراض الأنواع، ليس في  المناخي، بكلّ ما يحمله من مظاهر كارثيَّة مثل التصحُّ

حقيقته إلا “تجسيدًا مادّيًّا” لخلل روحي وخُلُقي يضرب في جذور الحضارة الحديثة، هذا الخلل 

ينطلق من مفهوم “الترف” والرغبة الجامحة في الاس��تهلاك التي كرسّ��تها الرأس�امليَّة الحديثة، 

محوِّلةً الإنس��ان من “خليفة” مستأمَن على الأرض إلى “مس��تهلِك” يستنزف وجوده ووجود ما 

حوله.

في هذا الدراس��ة، نس��عى لتفكيك العلاقة الجدليَّة بين “الاس��تهلاك” و“الهلاك” من منظور 

كلامي، اس��تنادًا إلى التراث الإس�المي الأصيل في مدرس��ة أهل البيت  وتفسيراتهم للنص 

الق��رآني ... منطلق�ني من فرضيَّ��ة أنَّ “الترف” ليس مج��رَّد وفرة في المال، بل ه��و حالة طغيان 

وجودي، وأنَّ “الفس��اد في البّر والبحر” هو النتيج��ة الحتميَّة لهذا الطغيان، وأنَّ الحلَّ يكمن في 

استعادة مفهوم “الحياة الطيبة” باعتبارها بديًال عن “حياة الترف”.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة54ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

في هذا السياق، لا بدَّ من قراءة التغيُّر المناخي ليس باعتباره ظاهرة فيزيائيَّة فحسب، بل رسالة 

“تكوينيَّة” من الخالق تش�ري إلى أنَّ النظام الكوني يلفظ النمط الاستهلاكي الذي فرضته “الرهط 

المفسدون” في الأرض، والمتمثِّلون اليوم في الشركات العابرة للقارات والمنظومات الرأسماليَّة.

: فلسفة الترف.. الجذور الكلاميَّة للنزعة الاستهلاكيَّة أوَّلًا

1. الترف: من الوفرة إلى الطغيان

في المعج��م الق��رآني، لا يأتي مصطل��ح »الترف« ومش��تقاته )أترفتم، مترفيها( إلا في س��ياق 

الذم والوعيد، والترف لغويًّا يعني التوسّ��ع في النعمة وسعة العيش، لكنَّه اصطلاحيًّا -في الفكر 

« وإنكار  الإسلامي- يمثِّل حالة نفسيَّة واجتماعيَّة تتجاوز مجرَّد الغنى لتصل إلى »البطر« و«الأشَر

فَُوهَا﴾  الح��قّ، يقول في »مجمع البحرين«: »والمترف: المتنعم، ومنه قوله تعالى: ﴿إلَِّا قَال مُتْر

]سبأ: 34[... والمترف: الذي قد أبطرته النعمة وسعة العيش«)))، فالمترف هو ذلك الكائن الذي 

طغت عليه النعمة فأنسَتهْ المنعم، وتحوَّلت الوسيلة )المال والموارد( لديه إلى غاية في ذاتها، ما 

جعله في حالة صدام دائم مع سُنن الاعتدال الكونيَّة.

إنَّ الجذر الأس��اس للشقاء البشري هو انطماس الفطرة وتغييب العقل تحت وطأة الشهوات، 

ر الذي يغُيِّب العقل، ويجعل الإنس��ان أسيراً لغرائزه، فيتحوَّل من كائن عاقل  والترف هو المخدِّ

ة الغضب« نحو  ة الش��هوة« نح��و »الشراهة« أو »ق��وَّ يدي��ر الموارد بحكم��ة إلى كائن تقوده »قوَّ

»التهوُّر«، يقول الش��يخ )محمد مهدي النراقي(: »إنَّ للنفس أربع قوى: ... وقوَّة شهويَّة بهيميَّة، 

وهي التي يصدر عنها الشهوة والحرص على المأكل والمنكح... وقوة غضبيَّة سبعيَّة، وهي التي 

يص��در عنها الغضب والوثبة على الغير... فإذا غلب��ت القوة العاقلة على الثلاث الأخر وصارت 

هي قاهرة لها ومس��توليَّة عليها... صارت أمورها في اعتدال... وإن غلبت إحدى الثلاث الأخر 

عليها، قهرتها واستخدمتها، وحينئذ يكون العقل كالأسير في يد الشيطان«)))، وهذه الشراهة هي 

1 - فخر الدين الطريحي: مجمع البحرين، ج 5، ص 34. )مادة »ترف«(.
2 - محمد مهدي النراقي: جامع السعادات، ج 1، ص 51.



55

العدد 10

المحرِّك الأول للرأس�امليَّة الاستهلاكيَّة التي لا تعترف بحدودٍ للكفاية بل تخلق حاجات وهميَّة 

مس��تمرِّة لتغذية دورة الإنتاج والاستهلاك، ما يؤدِّي حتًام إلى استنزاف الموارد الطبيعيَّة، ويصبح 

بَِ مِنْهُ العَْطشَْ��انُ  نيَْا كَمَثلَِ مَاءِ البَْحْرِ كُلََّام شَر مص��داق الرواية عن الإمام الصادق j: »مَثلَُ الدُّ

ازدَْادَ عَطشًَا حَتَّى يقَْتلُهَُ«))).

2. الترف حجاب عن »الحياة الطيبة«

إنَّ الترف يمثِّل النقيض الجذري لمفهوم »الحياة الطيبة« كما يطرحه الفكر الإسلامي؛ فالحياة 

الطيبة ليس��ت »الحياة المطلق��ة« أو الحياة البيولوجيَّة المرفَّهة، بل هي »تجس��يد للقيم« وإدراك 

لحقيق��ة الذات المخلوقة في صلتها بالخالق، وي��أتي الترف ليقطع هذه الصلة؛ لأنَّه يوهم »الأنا 

المخلوقة« بالاس��تغناء، فيقع الإنسان في فخّ »التماثل« مع الخالق في صفة الغنى المطلق، بينما 

هو في الحقيقة »مخلوق مفتقر«.

ويرتبط الترف في القرآن ارتباطاً وثيقًا بمفاهيم ثلاثة تشكِّل مثلَّث الهلاك:

أ ة التي تحجب عنه رؤية الحقائق والعواقب. 	. الغفلة: حيث يعيش المترف في سكرة اللذَّ

هذه الغفلة ليس��ت مجرَّد س��هو بل هي عمى البصيرة الذي يجعل الإنس��ان لا يدرك 

الترابط بين سلوكه ومصيره.

ب ن 	.
َ
رَدْناَ أ

َ
الفس��ق: وهو الخروج عن طاعة الله وعن نظام الفطرة. يقول تعالى: ﴿وَإِذَا أ

رْناَهَا تدَْمِيراً﴾  فَيِهَا فَفَسَ��قُوا فيِهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَ��وْلُ فَدَمَّ مَرْناَ مُتْر
َ
نُّهْلِ��كَ قَرْيَّة أ

ون، كالعلامة الطباطبائي في الميزان، إلى أنَّ “أمرنا” هنا  ]الإسراء: 16[. يشير المفسِّر

قد يكون أمراً تكوينيًّا بظهور آثار أعمالهم، أو أمراً تشريعيًّا بالطاعة فيخالفونه بالفسق، 

فتتحقَّق سُنَّة الهلاك الحتميَّة))).

ج بين للرسل والمصلحين؛ لأن دعوات 	. الاستكبار: المترفون هم دائماً في طليعة المكذِّ

1 - الكليني: الكافي، ج 2، ص 316. )باب »حب الدنيا والحرص«، ح 6(.
2 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 13، ص 58.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة56ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الإص�الح )بما فيها الإصلاح البيئي اليوم( تهدّد مصالحهم القائمة على الاس��تغلال 

رسِْلْتُم 
ُ
فُوهَا إنِاَّ بمَِا أ ن نذَِّيرٍ إلَِّا قَالَ مُتْرَ رسَْلْنَا فِي قَرْيَّة مِّ

َ
الجائر))). يقول تعالى: ﴿وَمَا أ

فرُِونَ﴾ ]سبأ: 34[. بهِِ كَا
تظُهر الأبحاث أنَّ الرأس�امليَّة باعتبارها نظامًا اقتصاديًّا تعطي الأولويَّة القصوى للربح والنمو 

المس��تمرّ، وتعمل على تش��كيل أنماط حياة الناس من خلال تعزيز الاستهلاك المفرط. في هذا 

النظ��ام)))، لم يعد الهدف تلبية الحاجات الأس��اس للبشر، بل خلق حاجات جديدة باس��تمرار 

لضمان دوران عجلة الإنتاج)))، وعندما يصبح الترف هدفًا، يفقد الإنسان »الدور الوظيفي« الذي 

خُلق من أجله، وهو »عمارة الأرض« وإقامة الحقّ)))، فيتحوَّل الوجود الإنساني من »وجود غائّي« 

مس��ؤول إلى وجود عبثي استهلاكي، وهذا التحوُّل الأنطولوجي هو الجذر العميق لأزمة المناخ 

دت الأسباب الظاهريَّة؛ فالإنسان الذي لا يرى في الكون إلا مستودعًا لشهواته لن يتورَّع  وإن تعدَّ

ع��ن حرق الغابات وتلويث المحيط��ات لتلبية رغبة آنيَّة، متجاهًال البُعد الأخروي والمس��ؤوليَّة 

والاستئمان على الموارد التي استأمنه الخالق العظيم عليها.

ارة« 3. الرأسماليَّة: مأسسة »النفس الأمَّ

لق��د نجحت الرأس�امليَّة الحديثة في تحويل »ال�رتف« من رذيلة فرديَّ��ة إلى »نظام عالمي« 

س��ة حاكمة؛ حيث تش�ري الدراس��ات الاقتصاديَّة الإس�الميَّة النقديَّة إلى أنَّ الرأسماليَّة،  ومؤسَّ

من خلال آليَّات »الس��وق الحر« غير المنضبطة خُلقُيًّا، قد أطلقت العنان لقوى الس��وق لتلتهم 

الحقوق)))؛ حيث نجحت الثقافة الاستهلاكيَّة في إعادة صياغة القيم الإنسانيَّة، فأصبح »امتلاك 

الس��لع الفاخرة« هو المعيار الأوَّل للنجاح والمكانة الاجتماعيَّة؛ حيث تش��كِّل الرأسماليَّة قيم 

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 16، ص 376.
2 - John Kenneth Galbraith: The Affluent Society, p. 128.

3 - محمد باقر الصدر: اقتصادنا، ص 336.
4 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 10، ص 310.

5 - محمد باقر الصدر: اقتصادنا، ص 335.



57

العدد 10

المجتم��ع لتدور ح��ول التملُّك، وهذه ال��دورة الخبيثة تعني: مزيدًا من الاس��تهلاك يؤدِّي إلى 

مزي��د من النفايات ومزيد من انبعاثات الكربون، ما يفاقم التغيُّر المناخي. هذا يتطابق تمامًا مع 

ثرُُ﴾؛ حيث يصبح التكاثر في الأموال والأشياء هو الشغل  لهَْاكُمُ التَّكَا
َ
الوصف القرآني لحالة ﴿أ

الشاغل الذي يلهي عن الغاية الحقيقيَّة للوجود))).

4. الاستهلاك دين جديد

في هذا النظام، يجري هندسة »سلوك المستهلك« ليكون في حالة جوع دائم؛ حيث الاستهلاك 

لم يعد تلبيةً لحاجة)))، بل أصبح ذاتاً وهويَّة، ليستبدل »مجتمع الاستهلاك« القيم الروحيَّة بالسلع 

الماديَّة بوصفه تجسيدًا حديثاً لمفهوم »المترفين« الذين وصفهم القرآن، والذين يقيسون الوجود 

بمقياس التملُّك. وتأتي خطورة هذا النموذج في أنَّه نموذج »خطيّ« في توسّع غير نهائي في عالم 

»دائري« ومحدود الموارد؛ فالرأس�امليَّة تفترض نموًّا غير نهائي في كوكب ذي موارد محدودة، 

ر  وهي مفارقة منطقيَّة ووجوديَّة أشار إليها تقرير »حدود النموّ« لنادي روما عام 1972 الذي حذَّ

دة س��يقود إلى انهيار النُظم البيئيَّ��ة. ومع ذلك، فإنَّ “عقيدة  من أنَّ اس��تنزاف الموارد غير المتجدِّ

ال�رتف” التي تحكم الاقتصاد العالم��ي تجاهلت هذه التحذيرات، مدفوعة بـ “الجش��ع” الذي 

نيَْا”)))، ما أدَّى إلى تسارع  وصفه أئمَّة أهل البيت  بأنَّه محرِّك الشرور “رأَسُْ كُلِّ خَطِيئةٍَ حُبُّ الدُّ

وتيرة التدهور البيئي.

ثانيًا: جدليَّة الهلاك والاستهلاك.. قراءة في آيات »هلاك القرى«

1. نظريَّة الارتباط الوجودي بين العمل والحدث الكوني

مها المدرسة الكلاميَّة الشيعيَّة المعاصرة هي فكرة »العلاقة  لعلَّ من أهمّ الإس��هامات التي تقدِّ

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 20، ص 352.
2 - Donella H. Meadows, et al.: The Limits to Growth, p. 23.

3 - الكليني: الكافي، ج 2، ص 131. )باب »حب الدنيا والحرص«، ح 1(.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة58ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

التكوينيَّة« بين أفعال الإنسان والحوادث الكونيَّة)))، خلافاً للنظرة الماديَّة التي تفصل بين »القانون 

الخُلقُ��ي« و»القانون الطبيعي«، يرى القرآن أنَّ هن��اك وحدة في النظام، وأنَّ لهذا العالم كما يعّرب 

العلامة الطباطبائي: »ش��عورًا بالحسنات والس��يِّئات، وفهًام للطاعة والمعصية..«)))، ويقول في 

يْدِيكُمْ﴾ ]الشورى: 30[، وقوله: 
َ
صِيبَةٍ فَبمَِا كَسَبَتْ أ ن مُّ صَابكَُم مِّ

َ
تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَا أ

ء لا تتأثَّر بالمعنويِّات بل إنَّ للأعمال  َحْرِ...﴾، أنَّ الكون ليس مادَّة صَّام ِّ وَالْب ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي البَْر

”ًال خارجياً؛ فالذنوب، وتحديدًا ذنوب الظلم والإفساد والإسراف، تحُدِث أثراً  ��دًا” و“تمثُّ “تجسُّ

“وضعيًا” في عالم الطبيعة)))؛ حيث إنَّ »الفساد« في الآية يشمل الكوارث البيئيَّة من قحط، ومحق 

للبركة، وانتش��ار للأوبئة، وتلوث للهواء والماء)))، وها هنا الآية تقرّر قانوناً سببيًا: فالمقدمة )بما 

ا الهدف التربوي فهو )ليذيقهم(: التعبير  كسبت أيدي الناس( تؤدّي إلى نتيجة )ظهر الفساد(، أمَّ

القرآني »ليذيقهم بعض الذي عملوا« يش�ري إلى أنَّ الكوارث البيئيَّة تحمل وظيفة تنبيهيَّة ابتلائيَّة؛ 

حيث إنَّ ت��ذوق مرارة التلوّث، وحرارة الجو، وش��ح المياه، هو ارتداد لعمل الإنس��ان إليه لعلهّ 

يستفيق من غفلته ويعود إلى التوازن.

2. الطبيعة كيان واعٍ: فلسفة )ملا صدرا( والبيئة

لتعميق هذا الفهم، نستحضر الفلسفة الصدرائيَّة التي ترى أنَّ الطبيعة ليست ميْتة بل هي سارية 

الحياة والش��عور، يقول )ملا صدرا(: »فالوجود عندنا مس��اوق للحياة... فجميع الموجودات 

عند أهل الكش��ف واليقين حيَّة ناطقة ش��اهدة عالمة ببارئها ومبدعها، مس��بحة بحمده، مطيعة 

له، س��اجدة ل��ه«)))، أي إنّ كلَّ موجود في الكون له نصيب من الإدراك والحياة ويس��بحّ بحمد 

ربهّ، وإنَّ الحيوانات، والنباتات، والجمادات هي »أمم« تس��بِّح الله، يقول العلامة الطباطبائي: 

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 16، ص 196.
2 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 2، ص 275.
3 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 18، ص 61.

4 - ناصر مكارم الشيرازي: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج 13، ص 113.
5 - صدر الدين الشيرازي: الحكمة المتعالية في الأسفار العقليَّة الأربعة، ج 6، ص 117.



59

العدد 10

»... ومن المعلوم أنَّ حقيقة التس��بيح وهي التنزيه القولي لا تتم إلا مع العلم... وسريان العلم 

في الموجودات يس��تلزم سري��ان الحياة فيها، فالآية من المثُبتات لحياة الأش��ياء كلهّا، ولعلمها 

وشعورها«)))، ويقول في موضع آخر: »... والتأمّل في أحوال هذه الأنواع من الحيوان... يعطي 

أنَّها على مس�ري حياتها تشعر بما يش��عر به الإنس��ان من الرأي والعقيدة، فلها عقائد وآراء فرديَّة 

واجتماعيَّة، تبني عليها حركاتها وس��كناتها... ويس��تنتج من ذلك أنَّها س��تحشر كما س��يحشر 

الإنس��ان«)))، ما يجعل التدمير البيئي وتلويث المحيطات هو بمثابة »إس��كات« لهذا التس��بيح 

الك��وني، وقتل لأمم عابدة، هذا البُعد يضفي على الإفس��اد البيئي بعُ��دًا معنويًّا يتجاوز الضرر 

المادي إلى »الإفساد في الملكوت«؛ فبناءً على وحدة الوجود والترابط بين العوالم، فإنَّ صدور 

المعصية )كالترف والإسراف( من الإنس��ان )وهو خليفة ومركز الدائرة( يؤثرّ س��لبًا على جريان 

َ الجَْوْرُ  الطبيع��ة، فعن الإمام الصادق j قال: »وَجَدْناَ ِيف كِتاَبِ رسَُ��ولِ اللَّ��هِ a: ... إذَِا كَثُر

َكَاتُ«))). وَظهََرَ المُْنْكَرُ ذَهَبَتِ الَرب

3. التفسير السُنني لآية الإسراء

فَيِهَا فَفَسَ��قُوا فيِهَا فَحَ��قَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ  مَرْناَ مُتْر
َ
نْ نُهْلكَِ قَرْيَّة أ

َ
رَدْناَ أ

َ
ق��ال تع��الى: ﴿وَإِذَا أ

رْناَهَ��ا تدَْمِ�رياً﴾ ]الإسراء: 16[. هذه الآية تمثِّل السُ��نَّة التاريخيَّة التي تربط بين الس��لوك  فَدَمَّ
الاقتصادي-الاجتماع��ي )الترف( وب�ني المصير الك��وني )التدمير()))، وفيما تث�ري عبارة »أمرنا 

مترفيها« تساؤلات كلاميَّة من قبيل: كيف يأمر الله بالفسق؟ لكنَّ التفسير السُنني ينزهّ الله -تعالى- 

عن الأمر بالفحشاء؛ فـ»الأمر« هنا يأخذ مسارين متكاملين:

أ الأمر التشريعي: يأمر الله المترفين )قادة المجتمع الاقتصادي والس��ياسي( بالطاعة، 	.

والع��دل، والإص�الح، وحف��ظ الميزان. لك��ن طبيعة »ال�رتف« التي تقت�يض العلو 

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 13، ص 116.
2 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 7، ص 77.

3 - الكليني: الكافي، ج 2، ص 374. )باب »الذنوب«، ح 2(.
4 - الطبرسي: مجمع البيان في تفسير القرآن، ج 6، ص 234.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة60ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

والاس��تكبار تدفعهم إلى مخالفة هذا الأمر فيفس��قون، والفسق هنا هو »الخروج عن 

الاعتدال الفطري«))).

ب الأمر التكويني )الإمداد(: »أمرنا« بمعنى أكثرن��ا نعِمهم وأمددناهم بالموارد )النفط، 	.

والتكنولوجي��ا، والثروات(. وهذا الإمداد للمتأمِّل في حقيقته هو »ابتلاء«؛ فالمترف، 

بغروره، يقرأ هذا الإمداد اس��تحقاقاً ذاتيًّا وليس أمانة، فيستخدمه في الإفساد )تدمير 

البيئة، واحتكار الثروة(.

وفي س��ياق التغيّر المناخي، يتجَّىل مصداق قول��ه -تعالى- »أمرنا مترفيه��ا« في الثورة الصناعيَّة 

والتكنولوجيَّة الهائلة التي منحها الله للبشريَّة، كان »الأمر« هو اس��تخدام هذه القدرات في »عمارة 

الأرض«. لك��ن »المترفين« )ال��دول الصناعيَّة الكبرى، وال�رشكات العملاقة( »فس��قوا فيها«، أي 

استخدموا هذه القدرات في استنزاف الموارد، وتلويث الجو، والإخلال بالتوازن الحراري للأرض))).

4. »فحقّ عليها القول«: حتميَّة السُنَن

ر القرى ظلًام بل التدمير  إنَّ »القول« الذي يحقّ هو قانون الأس��باب والمسبَّبات؛ فالله لا يدمِّ

هو النتيجة الطبيعيَّة )السُننيَّة( لفسق المترفين)))؛ فعندما تفسق البشريَّة عن قوانين »حفظ الأمانة/

البيئ��ة«، يحقّ عليها »القول« المتمثِّل في )الأعاص�ري، والجفاف، والغرق( ليس باعتبارها عقوبة 

انتقاميَّة عشوائيَّة بل هو-أي القول- تفعيل لسُنن الله في الكون التي انتهكها المترفون.

تتبَّع القرآن معادلة دقيقة لس��قوط الحضارات، يمكن تطبيقها حرفيًّا على الحضارة الرأسماليَّة 

المعاصرة:

أ نْيَا﴾ - تراكم الثروة والتمتع المفرط.	. َيَاةِ الُدّ تْرَفْنَاهُمْ فِي الْح
َ
مرحلة الترف: ﴿أ

ب مرحلة الفسق: ﴿فَفَسَ��قُوا فيِهَ��ا﴾ - الخروج عن الطاعة وعن نظ��ام الفطرة )تدمير 	.

البيئة، والظلم(.

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 13، ص 58.
2 - فخر الدين الطريحي: مجمع البحرين، ج 5، ص 236. )مادة »فسق«(.

3 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 13، ص 58.



61

العدد 10

ج مرحلة اس��تحقاق العذاب: ﴿فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ﴾ - تفعيل السُنَّة الكونيَّة )نقطة اللا 	.

عودة في المناخ(.

د رْناَهَا تدَْمِيراً﴾ - الانهيار الحضاري والبيئي.   	. مرحلة التدمير: ﴿فَدَمَّ

ة” ويحطم مناعته��ا، ما يجعلها عاجزة عن  يرى )الش��هيد الصدر( أنَّ الترف يفس��د “بأس الأمَّ

��ا   مجتمع الترف المعاصر، رغم تقدّمه التكنولوجي، يبدو هشًّ يات)))، لذلك فإنَّ مواجهة التحدِّ

للغاي��ة أم��ام ردود الفعل الطبيعة )أعاصير، وفيضانات(، ما يؤذن بقرب تحقّق سُ��نَّة الاس��تبدال 

أو الهلاك، وقد يتس��اءل بعضٌ: لم��اذا لا نرى العقوبة فورًا؟ يشرح القرآن ذلك بسُ��نَّة »الإملاء« 

مْلِي لهَُمْۚ  إنَِّ كَيْدِي مَتيٌِن﴾. التطوّر 
ُ
نْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ * وَأ و»الاستدراج«. ﴿سَنَسْ��تَدْرجُِهُم مِّ

الصناعي والوفرة الماديَّة المعيشة اليوم قد تكون هي عين »الاستدراج«؛ فقد يفتح الله أبواب كلّ 

نَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا﴾، أخُذوا 
َ
هْلُهَا أ

َ
وتوُا﴾ و﴿وَظَ��نَّ أ

ُ
شيء)))، حت��ى إذا ﴿حَتَّىٰ إذَِا فَرحُِوا بمَِا أ

بالكوارث بغتة)))، فصحيح أنَّ الاحتباس الحراري عمليَّة تراكميَّة بطيئة )استدراج(، لكن نتائجها 

رة. عادة ما تكون فجائيَّة ومدمِّ

5. »الرهط المفسدون«.. الشركات العابرة للقارات في العصر الحديث

أحد المفاهيم التي تناولها القرآن في س��ياق الحديث عن الفس��اد الاجتماعي والبيئي هي ما 

رَضِْ وََال  يعرف بـ »لوبيَّات« أو مجموعات المصالح، ويش�ري القرآن إلى »رهَْطٍ يفُْسِ��دُونَ ِيف اْأل

يصُْلِحُونَ«، والرهط هم المجموعة المتجانس��ة التي تملك الق��وَّة والنفوذ، وفي عصر العولمة، 

يمكن القول إن الرهط المفس��دون ينطبق على »الشركات العابرة للقارات« واللوبيَّات الصناعيَّة 

التي تس��يطر على اقتصاد الع��الم؛ فهذه الكيانات تمثِّل »المترفين« بأج�ىل صورهم، فهم الذين 

يمتلكون الموارد، ويوجّهون السياس��ات، ويفرضون ثقافة الاس��تهلاك، وينشرون فس��ادهم في 

الأرض، ليس فسادًا خُلقُيًّا تقليديًّا فحسب بل هو فساد »بيئي« ممنهج من خلال:

1 - محمد باقر الصدر: المدرسة القرآنيَّة )التفسير الموضوعي(، ص.ص. 134-133.
2 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 8، ص 346.

3 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 10، ص.ص. 40-39.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة62ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

أ احتكار الموارد: وتحويل »المش��اعات العالميَّة« -الهواء، الماء، الغابات- إلى سلع 	.

ر من��ه مؤتمر ريو 1992 الذي خلص التقري��ر الختامي فيه إلى  ��ة، وهو ما حذَّ خاصَّ

أنَّ “الس��بب الرئيس في تدهور البيئة العالميَّة بصورة مطرّدة هو النمط غير المس��تدام 

للاس��تهلاك والإنتاج، وتحديدًا في البلدان الصناعيَّة، وهو مس��ألة خطيرة تؤدّي إلى 

تفاقم الفقر والاختلالات”)))، وهذا النوع من الاختلال )الاحتكار( يتعارض مع أكثر 

مبادئ الفطرة الإنسانيَّة بداهة التي يقرهّا التشريع الإسلامي، يقول )السيد محمد باقر 

الصدر(: »فالمصادر الطبيعيَّ��ة - وهي التي عبرت عنها الرواية بالماء والكلأ والنار - 

مباحة لجميع الن��اس، وليس لفرد دون فرد حقّ اختص��اصي فيها يمنع الآخرين عن 

الانتفاع بها... وهذا هو المبدأ العام في المشتركات العامة«))).

ب الإفس��اد في الحرث والنس��ل: اس��تخدام التكنولوجي��ا الحيويَّة والهندس��ة الوراثيَّة 	.

والمبيدات التي تدمّر التنوّع البيولوجي وتفسد التربة، مصداقاً لقوله تعالى: ﴿وَيُهْلكَِ 

بُِّ الْفَسَادَ﴾. َرْثَ وَالنَّسْلَ وَالَلّهُ لَا يُح الْح
ج تصدير التلوث: نقل الصناعات الملوّثة إلى دول الجنوب الفقيرة)))، ما يجسّد أبشع 	.

صور »الاستكبار« البيئي؛ حيث يدفع الفقراء ثمن ترف الأغنياء.

6. مفهوم التسخير: أمانة لا هيمنة مطلقة

ا فِي  رَ لَكُم مَّ يقع س��وء الفهم الأكبر في العقليَّة الحداثيَّة في تفس�ري آيات »التسخير« ﴿وَسَخَّ

رْضِ﴾، فقد فسُّر التس��خير خطاً على أنَّه إذن مطلق بالاستغلال والهيمنة، 
َ ��مَاوَاتِ وَمَا فِي الْأ السَّ

لكنَّه يجب التفرقة بين مفهومين رئيسين:

أ التسخير في الميزان: يوضح البحث الكلامي أن التسخير يعني »تذليل الشيء وتهيئته 	.

1 - الأم��م المتح��دة: تقرير مؤتمر الأمم المتحدة المعن��ي بالبيئة والتنمية، المجل��د الأول، ص 26. 
)القرار 1، المرفق الثاني: جدول أعمال القرن 21، الباب 4، الفقرة 4.3(.

2 - محمد باقر الصدر: اقتصادنا، ص 523.
3 - محمد سعيد صباريني ورشيد الحمد: البيئة ومشكلاتها، ص 185.



63

العدد 10

لغايةَ كماليَّة« ضمن نظام دقيق. التس��خير هو »علاقة وظيفيَّة« تقتضي المس��ؤوليَّة. 

الإنسان مُستأمن على هذه المسخرات، وليس مالكًا حقيقيًا لها )المالك هو الله())).   

ب ��مَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ 	. ر القرآن من الإخلال بهذا النظام: ﴿وَالسَّ الطغيان في الميزان: حذَّ

لَّا تَطْغَوْا فِي المِْيزاَنِ﴾ ]الرحم��ن: 7-8[. يمكن عدّ التغيّر المناخي هو 
َ
المِْ�زياَنَ * أ

تجسيد لـ “الطغيان في الميزان”؛ فإذا أخلَّ الإنسان بميزان الغازات الدفيئة )على سبيل 

المثال(، أو ميزان التن��وّع البيولوجي، أو ميزان دورات المياه، فإنَّه نتيجة لـ “طغيانه” 

في طلب الرفاهية سيُبتلى بالكوارث وردّات الفعل العنيفة.

ثالثًا: البيئة أمانة إلهيَّة

بينما يحدّد الفكر التنموي الحديث ثلاثة أبعاد للتنمية المس��تدامة )الاقتصادي، والاجتماعي، 

والبيئي(، ومن وجهة نظر إسلاميَّة يمكن وضع اليد على غياب البيئة بوصفها »بعُدًا وجوديًّا« يتحرَّك 

فيه الإنس��ان في مس��اره من عالم الخلق إلى القيامة، والذي يتجَّىل فيه »الدور الوظيفي« للإنسان 

بصفته »خليفة«، ويمكن القول إنَّ الآية 41 من سورة الروم الوثيقة القرآنيَّة الأظهر في توصيف الأزمة 

ِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ  ُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذ يْدِي النَّاسِ لِي
َ
َحْرِ بمَِا كَسَبَتْ أ ِّ وَالْب البيئيَّة: ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي البَْر

يرَجِْعُونَ﴾، وتؤكِّد التفاسير أنَّ الفساد هنا عام يشمل اختلال النظم الكونيَّة )انحباس المطر، وغلاء 
ون، كـ )الشيخ ناصر مكارم الشيرازي(، بين “كسب  الأسعار، والأوبئة، والحروب(. يربط المفسِّر

الأيدي” وبين الكوارث، يقول: “ظاهر الآية أنّ الفساد يشمل كلّ انحراف ومساوئ تظهر في قالب 

ف��ردي أو جماعي... والملفت للنظر أنّ الآية تصّرح بأنّ هذا الفس��اد ه��و نتيجة أعمال الناس... 

)ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون(... وهذه »لام العاقبة« تش�ري إلى أنّ الله س��بحانه لا 

يذيقهم إلاّ بعض أعمالهم... وهذا هو )الهدف التربوي( لما يصيب الإنس��ان من نكبات ومشاكل 

نتيجة لذنوبه... لكي يوقظهم من غفلتهم، ويعيدهم إلى جادة الحق والصواب”))).

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 18، ص 165.
2 - ناصر مكارم الشيرازي: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج 13، ص 196.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة64ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

يشير النصّ القرآني إلى أنَّ الكوارث الحالية ليست »كلّ« العقاب، بل »بعضه«: أي إنَّها »جرعة 

ت��ذوّق« )ليذيقهم( لمرارة أعمالهم، والهدف هنا ليس الانتقام، بل »الرجوع« )لعلهم يرجعون(، 

ر الكون  يقول )الش��يخ محمد جواد مغنية(: »... ومعنى الآية بمجملها أنَّ الله -س��بحانه- س��خَّ

للإنسان ليستغلهّ في مصلحته ومنفعته، فأساء الإنسان التصرفّ، واستغلّ الطبيعة للشّر والفساد، 

فارتدّ الشّر والفس��اد عليه، وأذاقه الله وبال أمره ﴿لَعَلَّهُمْ يرَجِْعُونَ﴾ عن غيهم«))). فالرس��الة من 

وراء الفيضان��ات والحرائق هي دفع البشريَّة لمراجعة نمط حياته��ا المترف، والعودة إلى »نظام 

الاعتدال«، وتجبر الإنسان على التخّيل عن غطرسته.

1. دستور العلاقة مع الطبيعة.. نهج البلاغة نموذجًا

في مواجهة هذه الأزمة، يقدّم الإمام علي بن أبي طالب j في »نهج البلاغة« نموذجًا للتنمية 

المستدامة يسبق الطروحات المعاصرة بقرون. يرتكز هذا النموذج على محوريَّة »عمارة الأرض« 

ومسؤوليَّة الحاكم والمحكوم تجاه »البلاد والعباد«.

2. »عمارة الأرض« مقابل »استجلاب الخراج«

في عهده لـ )مالك الأش�رت(، يضع الإمام علي j القاعدة المركزيَّة للاقتصاد البيئي، فيقول 

نَّ ذلكَِ َال  رةَِ الأرَض أبَلْغََ مِنْ نظَرَكَِ ِيف اسْتِجْلابِ الخَْراَجِ؛ َأل )عليه السلام(: »وَليَْكُنْ نظَرَكَُ ِيف عَِام

رةَِ«)))، وهذا النصّ يفكّك الرأسماليَّة الريعيَّة القائم على الربح السريع )الخراج/ يدُْركَُ إَّال باَلعَِْام

الضرائب/الأرباح( على حساب استدامة الموارد )العمارة(، فالاستدامة شرط الربح، والإمام يقرّر 

أنَّ »من طل��ب الخراج بغير عمارة أخرب البلاد وأهلك العب��اد«، ويمكن القول إنَّ خراب البلاد 

هنا هو التعبير الدقيق عن التدهور الناتج عن الاستغلال المفرط للموارد دون تجديدها، والتنمية 

المستدامة عند الإمام هي »عمارة« تسبق »الجباية«.

1 - محمد جواد مغنيَّة: التفسير الكاشف، ج 6، ص 146.
2 - الشريف الرضي )جامع(: نهج البلاغة، ص 437. )من كتاب له للأشتر النخعي، رقم 53(.



65

العدد 10

وفي خطبة أخرى، يوس��ع الإمام علي j دائرة التقوى لتش��مل البيئة: »اتَّقُ��وا اللَّهَ ِيف عِبَادِهِ 

وبِلادِهِ، فإَِنَّكُمْ مَسْؤولوُنَ حَتَّى عَنِ البِْقَاعِ والبَْهَائمِِ«)))، ليؤسّس هذا النص إلى ما يمكن أن نسميه 

»الحق البيئي«: حيث البقاع )الأرض، والغابات، والأنهار( والبهائم )التنوّع البيولوجي( ليس��ت 

مجرد موارد للاس��تغلال، بل هي كيانات لها »حقوق« والإنس��ان »مس��ؤول« عنها أمام الله يوم 

القيامة، وهنا تنُفى المركزيَّة البشريَّة المطلقة، أي إنَّ الإنسان ليس مالكًا مطلقًا، بل هو »مستأمن«، 

لتصبح العدالة في فكر الإمام غير مقتصرة على البشر، بل تشمل العدالة حتى مع المنظومة البيئيَّة.

وفي رواية أخرى يقول الإمام علي j: »إنَِّ اللَّهَ سُبْحَانهَُ فرَضََ ِيف أمَْوَالِ الأغْنِياَءِ أقَوَْاتَ الفُْقَراَءِ، 

، وَاللَّهُ تعََاَىل سَ��ائلِهُُمْ عَ��نْ ذَلكَِ«)))، هذه المعادلة الاجتماعيَّة  اَ مُتعَ بِهِ غَنِيٌّ فَ�َا�مَ جَاعَ فقَِيٌر إلِا ِمب

يمك��ن قراءتها بيئيًّا وعالميًّا من وجهة نظر »العدالة المناخيَّة«؛ فما عانت دول الجنوب )الفقراء( 

من الجفاف والغرق ونقص الموارد، إلا بما »مُتّع« به مترفو الشمال )الأغنياء( من استهلاك مفرط 

للطاقة والموارد؛ فالترف في مكان يولِّد القحط والهلاك في مكان آخر، واستئثار القلةّ )المترفين( 

بالموارد )الكربون، والطاقة( يؤدّي حتًام إلى حرمان الأكثريَّة وتدمير بيئتهم.

رابعًا: نحو نموذج »الاقتصاد« والاعتدال.. الخلاص من ثقافة الهلاك

1. نقد الثقافة الاستهلاكيَّة: وَهْمُ السعادة

بينما وصل��ت القدرات التكنولوجيَّة إلى ذروة تمكّنها نظريًّا من تلبية حاجات البشريَّة بكفاءة 

واس��تدامة، يتَّجه النظام الاقتصادي العالمي نحو مس��ار تدميري لاعتماده على »صناعة الندرة« 

و»هندس��ة عدم الرضا« و»خلق الحاجات« عبر اس�رتاتيجيَّات خبيثة مثل »التقادم المبرمج«)))، 

فهذا النظام، الذي ينُظر إليه ظاهريًّا على أنَّه »قمة العقلانيَّة الرأس�امليَّة«، يكشف عند التأمُّل فيه 

عن آليات تتطابق بشكل ما مع المفهوم القرآني لـ »الإغواء الشيطاني« أو »التزيين«.

وتكشف النصوص الدينيَّة والتحليلات الفلسفيَّة أنَّ »ثقافة الاستهلاك« مبنيَّة على وَهْم، فعلى 

1 - الشريف الرضي: نهج البلاغة، ص 242، خطبة 167.
2 - الشريف الرضي: نهج البلاغة، ص 533، باب »حكم أمير المؤمنين«، ح 328.

3 - Bernard London: Ending the Depression Through Planned Obsolescence, p. 2.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة66ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

س��بيل المثال يربط )الدكتور علي خضر الش��كري( بين »فس��اد الفطرة« وبين البيئة الاجتماعيَّة 

التي تروّج للعبث واللا مبالاة التي هي أهمّ مقدّمات الثقافة الاس��تهلاكيَّة، وهذه بدورها تغذّيها 

الشركات العابرة للقارات )الرهط المفسدون( التي تدفعهم نحو وَهْم إمكانيَّة ملء الفراغ الروحي 

بوهم امتلاك )والامتلاء بـ( المادَّة والمزيد من الاستهلاك، لكنَّها تفشل، فتنتج »ضنك المعيشة«؛ 

فالرأس�امليَّة تتعامل مع الإنسان باعتباره كتلة من الشهوات يجب إثارتها باستمرار، ما يدفع نحو 

شراء م��ا لا يحُت��اج، وإلقاء الفائض في المحيط��ات، ما يخلق جباًال من النفايات وجوًّا مش��بعًا 

مُركُُم باِلْفَحْشَاءِ﴾ ]البقرة: 
ْ
يْطَانُ يعَِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأ بالكربون؛ ففي تفس�ري قوله تعالى: ﴿الشَّ

ين أنَّ هذا »الفقر« ليس فقط العوز المادي بل يش��مل حالة نفسيَّة من  268[، يرى بعض المفسّر

الخوف الدائم من الفوات والنقص، والنظام الاقتصادي الحديث يقتات على هذا الخوف؛ فهو 

يزرع في المستهلك شعورًا دائماً بالنقص وعدم الكفاية من خلال تكريس استراتيجيَّات تسويق 

مث��ل »الخوف من الفوات« )FOMO - Fear of Missing Out( التي هي تطبيق حرفي لـ “وعد 

الش��يطان بالفقر”؛ حيث يجري إيهام المس��تهلك بأنَّه سيخسر “فرصة العمر”، أو سيفقد مكانته 

الاجتماعيَّة إذا لم يقم بالشراء الفوري، بل إنَّ اس�رتاتيجيَّات مثل خلق “الاستعجال الزائف” من 

ادات وقت وهميَّة، أو رس��ائل “تبقى قطعتين فقط” ليس لها هدف إلا إثارة الذعر  قبيل وضع عدَّ

ودفع المستهلك لاتخاذ قرار تغلب فيه الغريزة على العقل.

وإذا كان “ال�رتف” ه��و المحرِّك النف�سي، فإنَّ النظ��ام الاقتصادي الحديث ق��د ابتكر آليَّات 

“ش��يطانيَّة” )بالمعنى الق��رآني للإغواء( لضمان اس��تمرار هذا الترف، حتى ل��و كان الثمن دمار 

الكوك��ب؛ حيث تحاول الرأس�امليَّة إقناع الناس ب��أنَّ الحلَّ يكمن في “الكف��اءة” والتكنولوجيا 

ى “مفارقة  دون الحاجة لتغيير نمط الحياة المترف. لكنَّ الأبحاث الاقتصاديَّة تواجهنا بـما يسُ��مَّ

جيفونز”؛ حيث تنصّ المفارقة على أنَّ التحس��ينات التكنولوجيَّة التي تزيد من كفاءة اس��تخدام 

المورد )مثل محركّات س��يارات تس��تهلك وقودًا أقل( تؤدّي فعليًّا إلى زيادة الاس��تهلاك الكلي 

لذلك المورد بدًال من تقليله)))؛ لأنَّ انخفاض التكلفة يش��جّع على المزيد من الاس��تخدام؛ فقد 

1 - William Stanley Jevons: The Coal Question, p. 103.



67

العدد 10

لاح��ظ الاقتصادي )جيفونز( قديمًا أنَّ تحس�ني كفاءة محركّات البخار زاد من اس��تهلاك الفحم 

بشكل هائل. واليوم، نرى أنَّ السيارات الموفِّرة للطاقة لم تقللّ الانبعاثات بل شجَّعت الناس على 

القيادة لمسافات أطول، وشراء سيَّارات أكبر، والسفر أكثر، هذه المفارقة تؤكّد حقيقة قرآنيَّة: الآلة 

)الوسيلة( لا تصلح فساد النفس )الغاية(... أي إنَّه طالما أنَّ النفس محكومة بـ »الهلوع«، وشهوة 

»التكاثر« والرغبة في المزيد، فإنَّ أيَّ توفير ناتج عن التكنولوجيا س��يجري »ابتلاعه« فورًا لخدمة 

المزيد من الترف، فالتكنولوجيا دون تزكية للنفس تزيد الإنسان قدرة على الإفساد.

2. التقادم المبرمج والموضة السريعة: مأسسة كُفر النعمة

د الشركات  م��ن أخطر آليَّات الترف الحديث هي اس�رتاتيجيَّة »التقادم المبرم��ج«؛ حيث تتعمَّ

تصميم المنتجات لتتلف أو تفقد جاذبيّتها بعد فترة قصيرة، لإجبار المستهلك على شراء البديل، 

ويولِّد هذا السلوك جباًال من النفايات الإلكترونيَّة والنسيجيَّة، ويستنزف الموارد النادرة بلا طائل. 

يعُتبر هذا شكًال من أشكال »العنف البطيء« ضدّ الكوكب وسكانه.

تاريخيًّا، لم يكن قَِرص عمر المنتجات نتيجة عجز تقني، بل كان قرارًا إداريًّا واعيًا من الكارتيلات 

الباحث��ة عن الربح، ويعُدّ “كارتل فيب��وس” )Phoebus cartel( )1924-1939( من أقوى الأدلَّة 

ع�ىل جذور هذه الممارس��ة؛ ففي أوائل الق��رن العشرين، كانت شركات مث��ل “جنرال إلكتريك” 

و“فيليبس” و“أوسرام” تتنافس لإنتاج مصابيح إنارة تدوم طويًال )تصل إلى 2500 ساعة(، لكنَّهم 

أدرك��وا أنَّ الكفاءة تعني انخفاض المبيع��ات، ثمّ في اجتماع في جنيف عام 1925، اتفّق الكارتل 

ع�ىل توحيد عمر المصباح ليصبح 1000 س��اعة فق��ط)))، ولم يكن هذا »توحي��دًا للمعايير« بل 

»توحيدًا للفساد«؛ حيث جرى فرض غرامات ماليَّة على أي مصنع ينتج مصابيح تدوم أكثر من الحدّ 

المسموح به، فتحوَّلت الهندسة من علم لتحسين الحياة إلى أداة لضمان الفشل، حينها مثلّت هذه 

اللحظة التاريخيَّة ولادة »اقتصاد الهدر«؛ حيث أعُيد تعريف »المنتج عالي الجودة« باعتباره »المنتج 

1 - Markus Krajewski: «The Great Lightbulb Conspiracy,» IEEE Spectrum, vol. 51, no. 
10, p. 58.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة68ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

السّيء« للأرباح، وهو قلب المنطق الشيطاني الذي يرى في الإصلاح خسارة. بهذا، يمثلّ »التقادم 

ا تجاريًّا، وتجسيدًا صارخًا لمفاهيم »التبذير« و»الإسراف« المحرمّة  المبرمج« خيانة للأمانة، وغشًّ

شرعًا، باعتب��اره »كفر بالنعمة«؛ فبدًال من صيانة النعمة )المنت��ج( وإطالة عمرها، يجري تدميرها 

عمدًا لمراكمة الأرباح، وهذا السلوك يتنافى مع مبدأ »إصلاح المال« وحفظه في الفقه الإسلامي.

كذلك، تعُدّ صناعة الموضة السريعة المثال الأبرز على تحوّل السلوك البشري إلى كارثة بيئيَّة 

مدفوعة بوَهْم التجديد المستمرّ؛ فإذا كان التقادم المبرمج هو تلاعب بـ »الوظيفة«، فإنَّ الموضة 

السريعة هي تلاعب بـ »الهويَّة« و»الغرور«؛ حيث جرى تحويل الملابس من سلع معمّرة إلى سلع 

اس��تهلاكيَّة سريعة التلف، فوصل الحال إلى أنَّه -إحصائيًّا- يش�رتي العالم اليوم 80 مليار قطعة 

ملابس س��نويًّا، بزيادة 400% عّام كان عليه الحال قبل عقدين، وبحسب دراسات فإنَّ »صناعة 

الأزياء« مس��ؤولة عن 10% من انبعاثات الكربون العالميَّة )أكثر من الطيران والش��حن البحري 

مجتمعين(، وتستهلك 93 مليار متر مكعب من المياه سنوياً))).

ُذِيقَهُم بَعْضَ  يْدِي النَّاسِ لِي
َ
َحْرِ بمَِا كَسَبَتْ أ ِ وَالْب ّ د الآية الكريمة ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي البَْر وتتجسَّ

ِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يرَجِْعُونَ﴾ ]الروم: 41[  في ما يمكن أن نسمّيه »مستعمرات النفايات«، وهي  الَّذ
المناطق التي أصبحت مكبات لنفايات العالم الغربي »المترف«، مثل:

أ. صحراء أتاكاما )تشيلي(: مقبرة الموضة

في صح��راء أتاكاما، إحدى أكثر المناط��ق جفافاً في العالم، تتراكم جب��ال من الملابس غير 

المباعة تصل ما بين 39,000 إلى 59,000 طن من الملابس س��نويًّا من ميناء إيكويكي؛ حيث 

ما لا يجري بيعه يلُقى في الصحراء، وهذه الأكوام الضخمة من البوليستر )البلاستيك( لا تتحلَّل، 

بل تطلق س��مومًا في اله��واء والمياه الجوفيَّة، وقد أصبحت ضخمة لدرج��ة أنَّها باتت مرئيَّة من 

الفضاء عبر الأقمار الصناعيَّة))).

1 - Kirsi Niinimäki, et al.: «The Environmental Price of Fast Fashion,» Nature Reviews 
Earth & Environment, vol. 1, no. 4, pp. 189190-.
2 - Agence France-Presse (AFP): «Chile›s desert dumping ground for fast fashion 
leftovers,» France 24.



69

العدد 10

ب. سوق كانتامانتو )غانا(: »ملابس الرجل الأبيض الميت«

 Obroni تس��تقبل غانا أسبوعيًّا 15 مليون قطعة من الملابس المستعملة، تعُرف محليًا بعبارة

Wawu )“ملاب��س الرجل الأبيض الميت”(، ونظراً لرداءة ج��ودة “الموضة السريعة”، فإنَّ %40 

من هذه الواردات هي نفايات فور وصولها، وحيث لا تستطيع البنية التحتيَّة استيعاب هذا الكم، 

ا  عندها يكون المصير الحتمي هو تشكُّل مكبات عشوائيَّة تشتعل فيها النيران، مطلقة دخاناً سامًّ

يخنق الس��كّان المحليّين، ومن ثمََّ تجرف الأمطار هذه النفايات النس��يجيَّة إلى البحر، لتش��كل 

“شباكًا” من الملابس المتشابكة على الشواطئ وفي قاع المحيط، مسبّبة دمارًا للحياة البحريَّة))).

3. الفجوة المعيشيَّة وانبعاثات الرفاهيَّة 

تش�ري البيانات الحديثة إلى فجوة هائلة في المس��ؤوليَّة عن الانبعاثات؛ حيث تلعب »النخبة 

المترفة« الدور الأكبر في تدمير المناخ، على سبيل المثال تشير تقارير »أوكسفام« إلى أنَّ أغنى %1 

من البشر يصدرون انبعاثات كربونيَّة تفوق ما يصدره أفقر 50% من سكان الأرض مجتمعين)))، 

ة واليخوت الفاخرة لـ 12 مليارديراً فقط في المملكة المتحدة  كما أنَّ انبعاثات الطائرات الخاصَّ

تعادل انبعاثات 19,000 مواطن عادي في عام كامل)))، فضًال عن اس��تثمارات هؤلاء المترفين 

في الصناعات الملوّثة التي تضاعف أثرهم البيئي بآلاف المراّت.   

رْضِ﴾ ]القصص: 4[ ؛ 
َ هذا السلوك يجسّد مفهوم »العلوّ في الأرض« ﴿إنَِّ فرِعَْوْنَ عَلَا فِي الْأ

فاستخدام طائرة خاصّة لرحلة ترفيهيَّة قصيرة، مع علم صاحبها بأنَّها تحرق أطناناً من الوقود وتلوث 

الجو، هو قمة “الأنانيَّة” و“الاستكبار”، هذا السلوك إعلان بأنَّ “راحتي الشخصيَّة ورفاهيَّتي أهم 

رون من الفيضانات والجفاف”. لذا، فهذا  من سلامة النظام البيئي وحياة ملايين البشر الذين سيتضرَّ

الظلم البيئي يس��تدعي “المقت الإلهي”؛ فالله تعالى لا يحبّ المسرفين ولا يحب المستكبرين، 

والعدالة المناخيَّة تتطلب محاسبة هؤلاء المترفين وتحميلهم تكلفة فسادهم وإفسادهم.

1 - Tom Grant: «Dead White Man’s Clothes,» ABC News.
2 - Oxfam International: Confronting Carbon Inequality, p. 2.
3 - Oxfam International: Carbon Billionaires, p. 8.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة70ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

4. الإسراف القهري والخواء الروحي

على النقيض من وعود السعادة، تظهر الدراس��ات أنَّ النزعة الاستهلاكيَّة مرتبطة في حقيقتها 

بالقل��ق والاكتئ��اب؛ فظواهر مثل »الإنفاق القه��ري« أو »إنفاق الهلاك«، ما ه��ي إلا ردَّات فعل 

نفس��يَّة يائسة تجاه الأزمات)))؛ حيث يستهلك الإنسان ليهرب من القلق، ما يزيد من تدمير البيئة 

ويزيد من فراغه الروحي؛ فالنفس المترفة هي نفس »جائعة« وجوديًّا، لا يش��بعها المادة، وكلمّا 

زاد استهلاكها زاد عطشها، مصداقاً للحديث الشريف: »مَنْهُومَانِ َال يشَْبَعَانِ: طاَلبُِ دُنيَْا وَطاَلبُِ 

نيَْا حَراَمًا تكََاثرُاً كَانَ طاَلبَِ دُنيَْا«))). وطالب الدنيا المترف هو الذي يلتهم  عِلمٍْ ... وَمَنْ طلَبََ الدُّ

الكوكب في محاولة بائسة لملء ثقب روحي لا يملأه إلا ذكر الله والقناعة.

خامسًا: البديل الإسلامي: »الاقتصاد« و»الزهد الإيجابي«

الأزمة التي يعرضها العالم المعاصر لا تعود في جذورها إلى نقص في الموارد أو التكنولوجيا، 

خت الحداثة  بل إلى خلل بنيوي في »المفاهيم« الحاكمة للعلاقة بين الإنس��ان والمادة؛ فقد رسَّ

الماديَّة نموذجًا اقتصاديًّا قائماً على تعظيم المنفعة والنمو اللا متناهي، محوّلةً الطبيعة من »شريك 

في الوجود« إلى مجرَّد »خزان للموارد«، والإنسان من »مستخلف« مؤتمن إلى »مستهلك« نهم.

م رؤية  في هذا السياق، يبرز الطرح الإسلامي، وتحديدًا في أدبيَّات مدرسة أهل البيت، ليقدِّ

مغايرة جذريًّا لمفهوم “الاقتصاد” ومفهوم “الزهد”، وهي رؤية تتجاوز السطحيَّة الوعظيَّة لتلامس 

جوه��ر الأزمة الوجوديَّة، فالفرضيَّ��ة المركزيَّة لهذا الاتجاه أنَّ الإس�الم لا يرى في الفقر فضيلة، 

ولا يدع��و إليه باعتب��اره قيمة بذاته، بل يدع��و إلى “الاقتصاد” بمفهوم��ه اللغوي والاصطلاحي 

الدقيق، أي “القصد” والتوسّ��ط: فالاقتصاد هنا ليس مجرَّد علم لإدارة الثروة وتنميتها فحس��ب، 

بل هو “منهج حياة” وفلس��فة وجوديَّة تقوم على الاعتدال واس��تخدام الم��وارد بقدر “الحاجة” 

)الضرورة(، وتقديم الفضل لي��وم الفاقة. ويترافق مع هذا المفهوم ما يمكن اصطلاحه بـ “الزهد 

1 - Tim Kasser: The High Price of Materialism, p. 22.
2 - الكليني: الكافي، ج 1، ص 46. )باب »نوادر فضل العلم«، ح 1(.



71

العدد 10

البيئي”، والذي يبدأ بالتحرّر النفسي من عبوديَّة السلع باعتبارها خطوة أولى لإنقاذ البيئة. فالمؤمن 

الذي يكتفي بـ “بلُغة من العيش” بالمفهوم الديني، هو في الحقيقة يمارس أرقى أشكال “تقليل 

 j البصمة الكربونيَّة” بالمفهوم البيئي الحديث، على سبيل المثال في رواية عن الإمام الصادق

فَُ أنَْ تجَْعَلَ ثوَْبَ صَوْنكَِ ثوَْبَ بِذْلتَِكَ”)))، والحديث يش�ري بدقَّة إلى مفهوم  اَ السَّر قال: “... إَّمن

استهلاك ما هو ثمين أو معدّ للبقاء ]ثوب الصون/المناسبات[ في غير محلهّ، ما يسّرع في إتلافه 

باستخدامه ]ثوب البذلة/الخدمة[، وهو ما يطابق مفهوم هدر الموارد في الموضة السريعة.

فالمؤمن المدبرّ الزاهد هو »سيّد« المادَّة يستخدمها لغاياته السامية، وليس »عبدًا« لها تستهلك 

عمره وموارده. وبهذا المعنى، يكون التحرّر من عبوديَّة الس��لع ه��و الخطوة الأوُلى والضروريَّة 

لإنق��اذ البيئة، وعندما »لا تملكك« الأش��ياء، فإنَّك لا تس��عى لتغيير مقتنيات��ك كلّ عام مجاراة 

للموضة، ولا تشتري ما لا تحتاج إليه استجابة لضغط الإعلانات. هذا »التحرّر« يبطل محركّات 

التل��وث البيئي والاس��تهلاك المفرط، وبهذا تتح��وّل التنمية من غاية في ذاتها إلى أحد أش��كال 

»ع�امرة الأرض« بما »ينفع الناس« و»يمكُث في الأرض«، وليس��ت »تنمي��ة الأرقام« التي تدمّر 

الأرض؛ حيث تش�ري التقارير البيئيَّة الحديثة إلى أنَّ الحلول التقنيَّ��ة وحدها لن تكفي لمواجهة 

التغ�ري المناخي، ب��ل لا بدّ من تغيير جذري في أنماط الحياة، وهنا يقدّم الإس�الم »الزهد« ليس 

حالة سلوكيَّة معنويَّة، بل استراتيجيَّة بقاء واستدامة حضاريَّة.

هذا مع الأخ��ذ في الاعتبار أنّ التحوّل من »اقتصاد الرغبة« إلى »اقتصاد الحاجة«، والس��عي 

لتطبيق مفهوم »الحياة الطيبة« التي تمنع الهلاك يتطلبّ تفعيل عدّة أبعاد مفهوميَّة:

1. البُعد المعرفي: الشراكة في العبوديَّة لله

من خلال إعادة تعريف العلاقة مع الطبيعة بوصفها علاقة »تس��بيح« وشراكة، لا علاقة صراع 

وس��يطرة، فمعرف��ة »من أين وإلى أين« تفرض احترام الطريق الذي نس�ري في��ه )البيئة(، فإذا كان 

المنظ��ور المادّي الوضعي، يع��رفّ الطبيعة بأنَّها »مادَّة« قابلة للاس��تغلال، وخالية من الروح أو 

1 - الكليني: الكافي، ج 6، ص 441. )كتاب الزي والتجمل، باب »لباس الشهرة والخيلاء«، ح 4(.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة72ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الغاي��ة، لكنّها في المنظور القرآني كيان »ناطق«، ومس��بّح، وشريك في العبوديَّة؛ حيث إنَّ آيات 

مَْدِهِ وَلَكِٰن لَّا  ءٍ إلَِّا يسَُبّحُِ بِح ْ ۚ  وَإِن مِّن شَي رْضُ وَمَن فيِهِنَّ
َ بْعُ وَالْأ مَاوَاتُ السَّ ُ السَّ مثل: ﴿تسَُبّحُِ لَه

نَ حَليِمًا غَفُورًا﴾ ]الإسراء: 44[ تؤسّس لتحوّل أنطولوجي )وجودي(  تَفْقَهُونَ تسَْبيِحَهُمْۗ  إنَِّهُ كَا
يغيّر قواعد التعامل مع البيئة من الأس��اس، ويشير )العلامة الطباطبائي( في تفسيره »الميزان في 

تفسير القرآن« إلى أنّ تسبيح الكائنات ليس مجرد مجاز شعري أو دلالة حاليَّة )بمعنى أنَّ وجودها 

ي��دل على الخالق فقط(، ب��ل هو حقيقة وجوديَّة وسريان للش��عور في جميع ذرات الوجود، أي 

إنَّ كل موجود، بحس��ب مرتبت��ه الوجوديَّة، يدرك خالق��ه وينزهه، وهو ما يعبر عنه بـ »التس��بيح 

التكويني«، هذا الفهم يعني أنَّ الش��جرة أو النهر أو الجبل ليست مجردّ »أشياء« جامدة، بل هي 

»كائنات عابدة« لها حرمة تكوينيَّة))).

ويترتبّ على هذه القراءة نتيجة خُلقُيَّة جذريَّة، تكرسّ مبدأ أنَّ الاعتداء على البيئة بالتلويث أو 

التدمير العبثي ليس مجردّ إهدار لمورد اقتصادي، بل هو »إسكات لصوت مسبح« واعتداء على 

كيان يشارك الإنسان في العبوديَّة لله، وهنا تتجَّىل الشراكة الكونيَّة بين الإنسان والطبيعة؛ فكلاهما 

عبدان لله، وكلاهما مأموران بالتس��بيح، أحدهما بلسان المقال )الإنسان(، والآخر بلسان الحال 

والوجود )الطبيعة(.

2. البُعد السلوكي: الاستخلاف ونهاية مركزيَّة الإنسان المطلقة

المفهوم المركزي الثاني الذي يجب أن يحكم تصرفّات الإنسان في البيئة هو »الاستخلاف«، 

أي اعتبار الإنسان ليس »سيّد الطبيعة« المطلق الذي يحقّ له التصرفّ كيفما شاء، بل هو »خليفة« 

رْضِ وَمَا 
َ مَاوَاتِ وَالْأ ِ مُلْكُ السَّ َّهِلل ومستخلف فيها، وأنَّ الملكيَّة الحقيقيَّة والمطلقة لله وحده: ﴿

ءٍ قَدِيرٌ﴾ ]المائدة: 120[، وهذا المبدأ العقدي يفكّك غطرس��ة وتس��لُّط  ْ ِ شَي
ّ ٰ كُل َىَل ۚ  وَهُوَ ع فيِهِنَّ

الإنسان الحديث ويستبدلها بمفهوم “الأمانة”، لتصبح ملكيَّة الإنسان للموارد هي “ملكيَّة انتفاع” 

مقيدة بشروط المالك الأص�يل )الله(. وأي تصرفّ يخالف مراد المالك )كالإفس��اد، والتبذير، 

1 - الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 13، ص 116.



73

العدد 10

أو تغيير خلق الله( هو تصرفّ باطل شرعًا وخيانة للأمانة، هذا فضًال عن “المس��اءلة الأخرويَّة” 

للإنس��ان بما هو وكيل، فهو محاس��ب بدقةّ عن كل مورد استهلكه، هذا الوعي بالمساءلة يخلق 

“رقابة ذاتيَّة” )التقوى( تكون أكثر فعاليَّة من القوانين الوضعيَّة في حماية البيئة.

3. الإعمار لا الاستنزاف

رْضِ 
َ كُم مِّنَ الْأ

َ
نشَ��أ

َ
ة الخليفة هي »اس��تعمار الأرض« أي إعمارها ﴿هُوَ أ عندما تكون مَهمَّ

ي��بٌ﴾ ]هود: 61[ ، فهذا يعني  ِ
ْهِۚ  إنَِّ رَبِّي قَرِيبٌ مُّج وَاسْ��تَعْمَرَكُمْ فيِهَا فَاسْ��تَغْفِرُوهُ ثُمَّ توُبُوا إلَِي

الإع�امر بمفهوم التنمية المس��تدامة التي تحفظ أصل المورد وتس��تفيد من ريعه)))، على عكس 

الاس��تنزاف الذي يهلك الأصل، حينئذٍ يصبح التحوّل من »المستهلك« إلى »المستخلف« يعني 

تبنّي نمط حياة »أخضر« نابع من عقيدة، يرى في غرس الش��جرة عبادة، وفي حماية الماء طاعة، 

ا للجميع، وفي محاربة التلوث جهادًا ضدّ »الفس��اد في  وفي عدال��ة توزيع الفرص والموارد حقًّ

الأرض«، حينها تصبح المتانة قيمة إيمانيَّة، أي إنَّ إنتاج س��لع تعم��ر طويًال باعتبار ذلك تطبيق 

لحديث: »إن الله يحب إذا عمل أحدكم عمًال أن يتقنه« لا يتعلقّ فقط بالامتثال للأمر التشريعي 

في تأدي��ة حقوق الآخر، بل في الامتثال للأمر التكويني في الاضطلاع بمس��ؤوليّات الخلافة في 

لأرض، ويصبح الإتقان هنا بمعنى المتانة والديمومة، نقيض »التقادم المبرمج« الذي تدعو إليه 

الحضارة الش��يطانيَّة. هذا فضًال عن ضرورة إلزام الدول والشركات بالمسؤوليَّة الممتدّة للمنتج 

بعد انتهاء حياته، لمنعها من تصدير »فسادها« إلى المجتمعات والدول المستضعفة.

4. البُعد التشريعي: تفعيل القواعد الفقهيَّة البيئيَّة

يقدّم الإسلام منظومة من القواعد الحاكم للمصلحة العامة التي تنطلق من حفظ نظام الكون، 

من قبيل قواعد: »لا ضرر ولا ضرار«، و»حماية المشتركات« )الماء، والهواء(، وتحريم الإسراف 

ست العمود الفقري لفقه البيئة.  والتبذير باعتبارهما جرائم بيئيَّة تستوجب التعزير، هذه القواعد أسَّ

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان، ج 10، ص 309.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة74ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

بتكريس مبدأ يمنع أي اس��تخدام للحقّ الشخصي إذا أدَّى إلى ضرر بالآخر، وبالتالي اعتبار كلّ 

نش��اط اقتصادي أو صناعي يس��بّب ضررًا للبيئة )تلوّث هواء، وتس��ميم مياه جوفيَّة، وضجيج، 

وإبادة أنواع( يندرج تحت »الضرر« و«الضرار« المحرمّ شرعًا، والقاعدة تش��مل الضرر المباشر 

ة الإنسان وبحقوق الأجيال  وغير المباشر، الحالي والمس��تقبلي، وبما أنّ تدمير البيئة يضّر بصحَّ

القادمة، فهو يقع تحت طائلة التحريم القطعي، ويوجب »الضمان« )التعويض(، وإزالة الضرر.

��س الإسلام نظامًا فريدًا للملكيَّة العامة للموارد الطبيعيَّة الأساس، فقد ورد في الحديث:  وأسَّ

“الناس شركاء في ثلاث: الماء والكلأ والنار”)))، وهنا المش�رتكات: المي��اه )الأنهار والبحار(، 

والمراعي )الغطاء النباتي الطبيعي(، ومص��ادر الطاقة )النار/النفط/الغاز( هي ملكيَّة عامة للأمّة 

ة منها، ولا يجوز تلويثها؛ لأن  لا يج��وز خصخصتها بطريقة تؤدّي إلى احتكارها أو حرمان العامَّ

في ذلك اعتداءً على حق الشركاء )المجتمع(، كما ألغى الإسلام الحمى الخاص، وهو »الحمى« 

س »الحمى العام« للمصلحة العامّة،  الجاهلي )حيث كان الأقوياء يسيطرون على المراعي(، وأسَّ

مثل حمى خيل المسلمين أو إبل الصدقة، وهذا يؤصّل لمشروعيَّة إنشاء »المحمياّت الطبيعيَّة« 

التي تمنع فيها الدولة الصيد أو الاحتطاب لحفظ التوازن البيئي.

 ،كذلك، فإنّ من أدقّ التشريعات البيئيَّة في الفقه الإسلامي، وتحديدًا في مدرسة أهل البيت

أحكام »حريم« مصادر المياه والعمران، و«الحريم« هنا هو المنطقة المحيطة بالمورد التي يمنع 

فيها أي نش��اط يؤثر على س�المة المورد أو كفاءته، ويشير )الش��يخ الطوسي( في »المبسوط«))) 

و)الش��هيد الصدر( في »اقتصادنا«))) إلى أنَّ هذه المقادير ليس��ت تعبّديَّة بحتة، بل هي تقديرات 

لرفع الضرر، ما يعني إمكانيَّة توس��يعها اليوم )بمئات الأمتار أو الكيلومترات( بناءً على رأي أهل 

الخ�ربة لضمان عدم تلوث المياه الجوفيَّة بالمواد الكيميائيَّ��ة الحديثة، ولعلّ هذا ما دعا مراجع 

التقليد المعاصرين إلى إصدار فتاوى جذريَّة تتناول البُعد البيئي: فـ )السيد علي الخامنئي( أفتى 

1 - الحر العاملي: وس��ائل الش��يعة إلى تحصيل مس��ائل الشريع��ة، ج 25، ص 434. )كتاب »إحياء 
الموات«، باب »أن الناس شركاء في ثلاثة«، ح 32296(.
2 - الطوسي: المبسوط في فقه الإماميَّة، ج 3، ص 275.

3 - محمد باقر الصدر: اقتصادنا، ص 530.



75

العدد 10

بأنَّ تدمير البيئة وتلويثها معصية وحرام شرعًا، مؤكّدًا أنَّ »الأرض وضعها للأنام« وليس��ت حكراً 

لجيل أو فئة)))، وكذلك أكّد )السيد السيستاني( على المسؤوليَّة الشرعيَّة في الحفاظ على النظافة 

العامّة والمشتركات))).

5. المقارنة بين النموذجين

يق��ع جوهر الخ�الف بين الاقتص��اد الوضعي الرأس�املي والاقتصاد الإس�المي في تعريف 

»الحاجة« و»الرغبة«، وفي الغاية النهائيَّة للنشاط الاقتصادي: يقوم الاقتصاد الرأسمالي المعاصر 

على فرضيَّة »المش��كلة الاقتصاديَّة« المتمثلّة في: ندرة الموارد النسبيَّة مقابل لا نهائيَّة الحاجات 

الإنسانيَّة، لكن التحليل الإسلامي العميق يكشف خلطاً متعمّدًا في هذه الفرضيَّة بين »الحاجات« 

و»الرغب��ات«: فالحاجات هي الضرورات التي لا تقوم الحياة من دونها )طعام، مأوى، كس��اء، 

أمن، تعليم(، وهذه الحاجات »محدودة« بطبيعتها وقابلة للإشباع؛ فالإنسان لا يستطيع أكل أكثر 

من طاقته، ولا لبس أكثر من حاجته في آن واحد، أما الرغبات فهي الشهوات والتطلعّات النفسيَّة 

للكماليات والتفاخر، وهذه هي التي لا نهاية ولا سقف لها.

يعم��ل الاقتصاد الحدي��ث عبر آليّات التس��ويق وصناعة الثقافة الاس��تهلاكيَّة، وعلى تحويل 

“الرغب��ات” إلى “حاج��ات” وَهميَّة، م��ا يخلق “اقتص��اد الرغبة”، وهذا النم��ط الاقتصادي هو 

ارة لا حدود لها، بينما كوكب الأرض محدود  المحركّ الأول للأزمة البيئيَّة؛ لأن رغبات النفس الأمَّ

الموارد، ومحاولة إش��باع رغبات غير متناهية من موارد متناهية هي معادلة مستحيلة تؤدّي حتًام 

إلى الانهيار البيئي. إنّ “اقتصاد الحاجة” الذي يدعو إليه الإسلام، حيث يجري استخدام الموارد 

بقدر الضرورة والكفاية، مع الس��عي لتهذيب الرغبات لا إط�الق عنانها، يتطلبّ تحوًّال وانتقاًال 

من مفهوم “مس��توى المعيش��ة” القائم على الكم، إلى مفهوم “جودة الحياة” أو “الحياة الطيّبة” 

1 - السيد علي الخامنئي: »بيان بمناسبة أسبوع الموارد الطبيعيَّة«، الموقع الرسمي لمكتب حفظ ونشر 
آثار الإمام الخامنئي.

2 - الس��يد علي الحسيني السيستاني: »المشتركات«، الموقع الرسمي لمكتب سماحة المرجع الديني 
الأعلى السيد علي الحسيني السيستاني.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة76ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

القائمة على السكينة والتوازن. يرد في الأثر: “لو كان لابن آدم واديان من ذهب لابتغى ثالثاً”))). 

ه��ذا الحديث لا يشرعن الجش��ع، ولا يصفه باعتباره حقيقة اقتصاديَّ��ة يجب الخضوع لها )كما 

تفعل الرأس�امليَّة(، بل يذمّه ويصف طبيعة النفس غير المزُكّاة، وهنا يبرز الحلّ الإسلامي ليس 

في توف�ري الوادي الثالث )النمو الاقتصادي اللا متناهي المس��تحيل بيئيًّا( بل في »تزكية النفس« 

لتقنع بما يكفيها، والانتقال من »اقتصاد الرغبة« إلى »اقتصاد الكفاية«.

خاتمة

إنّ الآلياّت الاقتصاديَّة الحديثة المتمثلّة في التقادم المبرمج والموضة السريعة ليس��ت مجردّ 

اس�رتاتيجيّات ربحيَّة محايدة، بل هي تجسيد مادي ومؤس�سي لوساوس »الإغواء« و»التزيين« 

و»الوعد بالفق��ر«، فهي نظام يقتات على تدم�ري »الميزان« البيئي واس��تعباد »الإرادة« البشريَّة، 

ومواجه��ة هذا النظام لا تكون فقط بالتشريع��ات القانونيَّة )مثل الحق في الإصلاح(، بل تتطلبّ 

ثورة روحيَّة تعيد تعريف معنى »النجاح« و»الس��عادة« بعيدًا عن التكاثر المادي، وتس��تعيد دور 

الإنسان بوصفه »خليفة« مؤتمن على الأرض، لا »مستهلِكًا« نهًام يلتهم مقدراتها.

إنّ الأزمة البيئيَّة الراهنة هي مرآة عاكس��ة لروح الإنسان المعاصر التي أفسدها الترف وأعمتها 

المادة؛ فقد أثبتت الدراس��ة أنّ “التغيّر المناخي” هو التجس��يد الواقعي لآية “إهلاك القرى” عبر 

آليَّة “فس��ق المترفين”، وأثبتت أنّ الرأسماليَّة الاس��تهلاكيَّة بصفتها النظام الحاضن لهذا الترف، 

تمثلّ “الرهط المفسد” الذي يقود الكوكب نحو الهاوية، ووصلت الدراسة إلى نتيجة مفادها أنّ 

الخ�الص لن يكون تقنيً��ا فقط، بل يجب أن يكون خُلقُيًّا ومعنويًّا؛ فالع��ودة إلى “الحياة الطيّبة” 

التي توازن بين حق “الخليفة” )الإنسان( وحقّ “المستخلف فيه” )البيئة(، وتبني نموذج “عمارة 

الأرض” العَلوي الذي يقدّم الاس��تدامة على الجبايَّة، هو السبيل الوحيد لتجنّب “الفساد في البر 

والبحر”.

1 - الطبرسي: مجمع البيان في تفسير القرآن، ج 10، ص 421. )تفسير سورة التكاثر(.



77

العدد 10

لائحة المصادر والمراجع

: المراجع العربيَّة أولًا

القرآن الكريم.��

الأم��م المتحدة: تقرير مؤتمر الأمم المتحدة المعني بالبيئة والتنميَّة )ريو دي جانيرو، 14-3 ��

حزيران/يونيو 1992(، ج1، منشورات الأمم المتحدة، 1993.

محمد بن الحسن الحر العاملي: وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، تحقيق مؤسسة ��

آل البيت لإحياء التراث،مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ط2، 1414 هـ.

علي الخامنئي: “بيان بمناسبة أسبوع الموارد الطبيعيَّة”، الموقع الرسمي لمكتب حفظ ونشر ��

آثار الإمام الخامنئي، 6 آذار/مارس 2015.

الشريف الرضي: نهج البلاغة، تحقيق صبحي الصالح، دار الكتاب اللبناني، ط1، 1967 م.��

ناصر مكارم الشيرازي: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، مدرسة الإمام علي بن أبي طالب، ��

ط1، 1421 هـ.

محمد سعيد صباريني ورشيد الحمد: البيئة ومشكلاتها، سلسلة عالم المعرفة )22(، المجلس ��

الوطني للثقافة والفنون والآداب، 1979 م.

صدر الدين الش�ريازي: الحكم��ة المتعالية في الأس��فار العقليَّة الأربع��ة، دار إحياء التراث ��

العربي، ط3، 1981 م.

محمد باقر الصدر: اقتصادنا، دار التعارف للمطبوعات، ط21، 1991 م.��

محمد باقر الصدر: المدرسة القرآنيَّة )التفسير الموضوعي(، دار التعارف للمطبوعات، ط1، ��

1980 م.

محمد حس�ني الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، مؤسس��ة الأعلمي للمطبوعات، ط1، ��

1997 م.

الفضل بن الحسن الطبرسي: مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق لجنة من العلماء، مؤسسة ��

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ



بِيْعَة78ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الأعلمي للمطبوعات، ط1، 1995 م.

فخ��ر الدين الطريحي: مجمع البحرين، تحقيق أحمد الحس��يني، مكتبة الثقافة الإس�الميَّة، ��

ط2، 1408 هـ.

محمد بن الحسن الطوسي: المبسوط في فقه الإماميَّة، تصحيح وتعليق محمد تقي الكشفي، ��

المكتبة المرتضويَّة لإحياء الآثار الجعفريَّة، ط1، 1387 هـ.

محمد بن يعقوب الكليني: الكافي. تحقيق علي أكبر الغفاري ومحمد الآخوندي، دار الكتب ��

الإسلاميَّة، ط4، 1407 هـ.

محمد جواد مغنيَّة: التفسير الكاشف، دار العلم للملايين، ط1، 1968 م.��

محمد مهدي النراقي: جامع السعادات، تحقيق محمد كلانتر، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ��

ط3، 1980 م.

ثانيًا: المراجع الأجنبيَّة

�� Agence France-Presse (AFP). «Chile›s desert dumping ground for fast fashion 

leftovers.» France 24, 8 Nov. 2021.

�� Galbraith, John Kenneth. The Affluent Society. 40th Anniversary Edition, 

Houghton Mifflin Company, 1998.

�� Grant, Tom. «Dead White Man’s Clothes.» ABC News (Foreign Correspondent), 

Australian Broadcasting Corporation, 18 Aug. 2021.

�� Jevons, William Stanley. The Coal Question: An Inquiry Concerning the 

Progress of the Nation, and the Probable Exhaustion of Our Coal-Mines. 2nd 

ed., Macmillan and Co., 1866.

�� Kasser, Tim. The High Price of Materialism. MIT Press, 2002.

�� rajewski, Markus. «The Great Lightbulb Conspiracy.» IEEE Spectrum, vol. 51, 

no. 10, Institute of Electrical and Electronics Engineers, 2014.



79

العدد 10

�� London, Bernard. Ending the Depression Through Planned Obsolescence. 

New York, 1932.

�� Meadows, Donella H., et al. The Limits to Growth. Universe Books, 1972.

�� Niinimäki, Kirsi, et al. «The Environmental Price of Fast Fashion.» Nature 

Reviews Earth & Environment, vol. 1, no. 4, Springer Nature, Apr. 2020.

�� xfam International. Carbon Billionaires: The Investment Emissions of the 

World’s Richest People. Oxfam, Nov. 2022.

�� Oxfam International. Confronting Carbon Inequality. Oxfam, Sep. 2020.

رَفِ رُ الَمنَاخِيُّ بِوَصفِهِ تَجسِيدًا للتَّ غَيُّ التَّ


