
29

العدد 10

ها؟  
ُ
ةِ أم خليفت

َ
 الطبيع

ُ
 سيد

ُ
ان

َ
الإنس

تِخلاف
ْ
فة الاس

َ
س

ْ
ل
َ
وءِ ف

َ
ة في ض

َّ
 الرؤيةِ الغربي

ُ
نقد

ص
ّ
    ملخ

  تناولتُ في هذا البحث قضيَّة فلس��فيَّة كانت محلَّ انش��غال كثيرٍ من الفلاسفة والمفكِّرين 

في الشرق والغرب على حدٍّ س��واء، وهي مكانة الإنسان في هذا الكون: أيَكونُ سيِّدًا عليه؟ 

أم خليف��ةً وأمينً��ا عليه؟ ومن ه��ذا التس��اؤل الجوهريّ حاول��تُ أن أقدّم إجاب��ةً من خلال 

دراس��ة القضيَّة عند مفكِّري الغرب، ومقابلة مواقفهم برؤية توحيديَّة أصيلةٍ في ضوء فلسفة 

الاستخلاف الإسلاميَّة، التي جعلت من الإنسان خليفةً على الطبيعة، بل وأمينًا عليها يحفظ 

لها قدسيِّتها ونظامها الإلهي الذي وُجدت عليه. ووفق هذه الرؤية الإسلاميَّة يصبح الإنسان 

مُكلَّفًا بمس��ؤوليَّة كبرى تتمثلّ في عمارة الأرض وإصلاحه��ا، في مقابل الرؤية الغربيَّة التي 

جعلت الإنسان سيّدًا على الطبيعة ومالكًا لها، يفعل بها ما يشاء اعتمادًا على قدراته العقليَّة.

رمضان خلف محمد رسلان)1(

الكلمات المفتاحية: 

1 -  باحث دكتوراه في الفلسفة، كليَّة الآداب، جامعة المنيا، مصر.

الإنسان، الطبيعة، الاستخلاف، الغرب، الرؤية الغربيَّة، المسؤوليَّة.



بِيْعَة30ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

Human Master or Caliph of Nature?  
Critique of Western Perspective Regarding Philosophy of Caliphate

Dr. Ramadan Khalaf Mohammad Reslan(1)

  Abstract

In this research, I addressed a philosophical issue that has preoccupied 
many philosophers and thinkers in both the East and the West: The place of 
humanity in this universe: Is man to be its master? Or its caliph and trustee?  
From this fundamental question, I have attempted to provide an answer by 
studying the issue through the lens of Western thinkers and contrasting their 
perspectives with an authentic monotheistic vision in light of the Islamic 
philosophy of caliphate. This philosophy has made humanity a caliph of nature, 
even a guardian responsible for preserving its sanctity and the divine order upon 
which it was created. According to this Islamic perspective, man is entrusted with 
a great responsibility, which is to cultivate and improve the earth, in contrast to the 
Western perspective, which has made man the master and owner of nature, free 
to do with it as he pleases based on his intellectual capabilities.

Keywords:
Humanity, Nature, Caliphate, the West, Western Perspective, Responsibility.

1 -   PhD researcher in Philosophy, Faculty of Arts, Minia University, Egypt. 



31

العدد 10

مة
ّ
مقد

يَّة هذا البحث من تناوله قضيَّة ملحّة في تاريخ الفكر الفلس��في، س��واء في الشرق أم  تنبع أهمِّ

الغرب؛ إذ تناول المفكِّرون العلاقة بين الإنس��ان والطبيعة بهدف الكشف عن طبيعتها وحدودها 

وغاياته��ا. وتتأكَّ��د أهميَّة هذه القضيَّة في ظلّ ما آلت إليه رؤية الفكر الغربي جرَّاء س��يادة النزعة 

العلميَّة التي مكّنت الإنس��ان في العصر الحديث من الس��يطرة على الطبيع��ة، ومن ثمََّ تطويعها 

لخدمة أهدافه وغاياته دون وضع حدود أو اعتبارات لها، حتى س��عى بعض مفكِّري الغرب إلى 

تمكين الإنسان من فرض سيادته المطلقة على الطبيعة، وجعله سيِّدًا عليها وعلى الكون بأسره.

وفي مقابل هذه الرؤية الغربيَّة، تبرز الرؤية الإسلاميَّة الأصيلة التي تختلف اختلافاً جذريًّا عن 

رؤية المفكِّرين الغربيّين في طبيعة العلاقة بين الإنسان والطبيعة؛ إذ تنطلق من فلسفة الاستخلاف 

د  التي وضعها الله – سبحانه وتعالى – للإنسان في تعامله مع الكون وموجوداته. ومن هنا تتحدَّ

إشكاليَّة هذا البحث في محاولة عرض الرؤية الغربية لطبيعة العلاقة بين الإنسان والطبيعة، وبيان 

م��ا يعتريها من عثرات، فضًال عن وضعها في مواجهة البُعد القرآني الأصيل الذي يحقِّق التوازن 

بين الإنسان والطبيعة ويضبط حدود تفاعل الإنسان معها.

   وعليه، فإنَّ الهدف من هذا البحث هو الكشف عن ملامح الرؤية الغربيَّة في علاقة الإنسان 

بالطبيع��ة ونقدها، إلى جان��ب بيان البُعد القرآني الأصيل تجاه هذه العلاقة في ضوء اس��تخلاف 

راً له ومحافظاً على طبيعته وموجوداته التي  الله -عزّ وجلّ- للإنسان في هذا الكون، ليجعله معمِّ

سخّرها الله لخدمته بوصفها وسائل تعينه على الحياة، لا مجاًال للسيطرة المطلقة والتحكّم غير 

المنضبط، ذلك التحكّم الذي يقود – كما تشهد السنوات الأخيرة – إلى الهلاك والكوارث البيئيَّة.

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة32ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

: موقف مفكري الغرب للعلاقة بين الإنسان والطبيعة: أوَّلًا

بداية نجد أن الفلس��فة السوفطائيَّة أيضا من أوائل الاتجاهات الفلسفيَّة التابعة للفكر اليوناني 

التي كرسّ��ت مركزيَّة الإنسان، حيث انتقل الاهتمام الفلسفي من البحث في الطبيعة إلى مساءلة 

القيم الإنسانيَّة، وهو ما يتجلى بوضوح - في وجهة نظري- في فلسفة بروتاجوراس )ت432ق.م( 

ومقولته الشهيرة »الإنسان مقياس كل شيء«، فهو مقياس الوجود كله، ما يعني هذا أن السوفطائيين 

كانوا اتجاهًا فلسفيًا بدائيًا عبر من خلاله عن النزعة الإنسانويَّة فى مرحلتها القديمة ؛ حيث ركزت 

كل اهتمامها على الإنس��ان فاعتبرته الأصل والأس��اس والمعيار فى الوجود كله.))) ومما سبق، 

فقد أعطي هذا الاتجاه الفلس��في القوة للإنسان بما يعني تفوقه من كل الجوانب على كل ما هو 

موجود في الطبيعة م��ن كائنات، الأمر الذي أفضى إلى تبرير تعامله معها بنظرة دونيَّة وأداتيَّة، لا 

تس��تقيم على الإطلاق مع أي تصور خُلقُي متوازن للعلاقة بين الإنسان والعالم الطبيعي، ولا مع 

مبدأ المس��ؤوليَّة الوجوديَّة تجاه الطبيعة بوصفها شريكًا في الوجود لا مجرد موضوع للس��يطرة 

والاستغلال.

ومن هنا كانت الفلسفة الس��وفطائيَّة جزءا وحلقة مهمة فى تاريخ الفكر الفلسفي عند اليونان 

على وجه التحديد – على حد قول أميرة مطر – لأنهم نقلوا مشكلة البحث من عالم الطبيعة إلى 

عالم الإنس��ان وتحقيق س��عادته في هذا الوجود.))) وإن كانت تتضمن رؤية الاتجاه السوفطائي 

تحرير الإنس��ان من ارتباطه بعالم الطبيعة، وتكوين عالمه الخاص الذى تتحقق فيه سعادته، بل 

واستغلاله للطبيعة ولكل مقدراتها التي ستكون في خدمته لاحقًا.

  وإذا اتجهت صوب الفكر الغربي الحديث، فإننا نجد أن فكرة سيادة الإنسان على الطبيعة في 

هذه الفترة، والذى ش��هد فيه الفكر الفلسفي تحولا كبيرا في النظرة إلى علاقة الإنسان بالطبيعة، 

حيث أصبح النظر إليها بوصفها كياناً منظًام وموضوعًا خاضعًا للإنس��ان وعقله، وقد تزعم هذا 

الاتجاه )فرانس��يس بيكون-Francis Bacon( )ت 1626م( فكان من أول المفكرين في الغرب 

1 - محمود طلعت: الهيومانيَّة، ص48
2 - أميرة حلمى مطر: الفلسفة عند اليونان، ص121



33

العدد 10

الذي��ن عبروا عن هذا التحول التدريجي تجاه تعامل الإنس��ان مع الطبيعة عبر المعرفة )العلميَّة( 

التجريبيَّ��ة التي لا تتطلب من أجل ذاتها، وإنما هي التي منحت الإنس��ان قدرة على التحكم في 

الطبيعة والس��يطرة عليها من أجل تس��خير كل ما فيها لخدمة الإنسان وغاياته، وقد تمثل هذا في 

عبارت��ه: “المعرفة قوَّة”، حيث إن الطبيعة لا يمكن الس��يطرة عليها إلا بالتجربة والاختبار، بل لا 

يتمكن الإنس��ان من فرضه هذه السيادة إلا إذا طوع قوانينها وفق إرادته، ومن هذا المنطلق فرؤية 

بيكون تتمثل في جعل الطبيعة وسيلة لخدمة الإنسان.))) 

 ويؤكِّد ما س��بق، ما قاله بيكون في موضع آخر: أنَّ »الإنس��ان هو المُ��وكَّل بالطبيعة والمفسِّر 

لها، وه��و بهذه الصفة لا يملك أن يفعل أو يفهم إلا بالقدر الذي تتيحه له ملاحظته التي قام بها 

لنظام الطبيعة، سواء أكان ذلك في الواقع أم في الفكر، وليس بوسعه أن يعرف أو يعمل أكثرَ من 

ة فهم وتفسير الطبيعة بكلّ ما  ذلك«، ومن خلال هذا النص فالإنس��ان عند )بيكون( موكل بمهَمَّ

رات من أجل إخضاعها له، وذلك عن طريق العقل الإنساني الذى يتمثَّل دوره في  نه من مقدَّ تتضمَّ

قراءة قوانين الطبيعة قراءة علميَّة تجريبيَّة تس��تند إلى التجريب والملاحظة لظواهرها)))، ومن هنا 

ا تحوَّلت هذه الفلسفة  فهو لا يفرض تصوُّرات مس��بقة عليها كما فعلت الفلسفة المدرسيَّة، وإَّمن

مع )بيكون( إلى فلس��فة جدي��دة)))، قوامها - على ح��دّ قولي – قراءة جدي��دة للطبيعة من حول 

الإنسان من أجل معرفتها معرفة دقيقة، ومن ثمََّ وضع ما يلزم من خطط للهيمنة كل ما تحتويه من 

موجودات أخرى تكون في خدمته من جهة، وتحقِّق له غايته، وذلك دون مراعاة للقِيم الخُلقُيَّة، 

كالرحمة والعدل والإنصاف. 

ة العمليَّة والمعرفة متلازمتان، وأنَّ الس��يطرة على الطبيعة لا  د )بيكون( على أنَّ الق��وَّ وقد ش��دَّ

تتحقَّق إلا بتأسيس العلوم على أسس عمليَّة واضحة منذ البداية، وربط الجانب النظري بالتطبيق، 

وصياغة القواعد والتعليمات بلغة بسيطة، بحيث يصبح الفعل التجريبي والمعرفة العمليَّة مسارًا 

1 - فرانسيس بيكون: الأورجانون الجديد: إرشادات صادقة في تفسير الطبيعة، ص154 
2 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص59
3 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص47

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة34ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

متكامًال لتمكين الإنسان من تفسير الطبيعة والسيطرة عليها))).

وبم��ا تضمّنه ن��صّ قول )بيكون( من قيم��ة منهجيَّة في ربط المعرفة بالفع��ل والتطبيق العملي، 

��ش فيه الجانب الخُلقُي،  لكنَّ��ه اختزل هذه المعرف��ة التجريبيَّة العمليَّة في بعُدها الأداتي الذى همَّ

فحوَّل الطبيعة إلى موضوع صامت للسيطرة التقنية، وقد تنبَّه )عبد الرحمن بدوي( )ت: 2002م( 

إلى أنَّ ه��ذه الس��يطرة من جانب )بيكون( ع�ىل الطبيعة بأنَّها وَهْم عقلاني مف��اده أنَّ الطبيعة قابلة 

للإخضاع الكامل عبر مجموعة من القوانين الثابتة والبسيطة، لكن تطوُّر العلوم الحديثة، ولا سيِّما 

في مجالات الفيزياء والبيولوجيا، كش��ف عن قصور هذا التص��وُّر؛ إذ تبّني أنَّ الطبيعة أكثر تعقيدًا 

وتشابكًا ما تسمح به النماذج الاختزاليَّة، وأنَّ ظواهرها لا يمكن ردّها دائماً إلى قواعد خطِيَّة أو آليَّات 

افاً للعقل الإنساني يمكن التحكُّم فيه سيطرة شاملة،  حتميَّة صارمة، وبهذا فلم تعد الطبيعة كياناً شفَّ

د والَّال يقين، الأمر الذي يفرض إعادة النظر في النزعة العقلانيَّة التي  بل نظامًا مفتوحًا يتَّسم بالتعدُّ

بالغت في تقدير قدرة الإنسان على إخضاع الطبيعة بكلّ مواردها للتحكُّم المطلق فيها))). 

 وهكذا نقد )بدوي( هذا التصوُّر الغربي الذي أعلى من ش��أن العقل الإنساني وقدرته للهيمنة 

ع�ىل الطبيعة وموارده��ا البيئيَّة معتبراً أنَّ ه��ذا التصوُّر تجاهل تمامًا البُعد الخُلقُي والمس��ؤوليَّة 

الإنسانيَّة تجاه العالم الطبيعي، والتي أوجبتها عليه الرسالات السماويَّة للتعامل مع الطبيعة والبيئة 

على نحو حسن لا يضر الطبيعة ومواردها الغنيَّة بها. 

ومن جانب��ي، أتفق مع ما ذهب إليه )بدوي( في هذا الص��دد، وأضيف أنَّ التصوُّر التوحيدي 

للطبيعة وتعامل الإنس��ان معها هو تص��ور مغاير لما ذهب إليه )بيك��ون( وأمثاله من المفكِّرين؛ 

حي��ث تتمثَّل الرؤية التوحيديَّة في أنَّ الطبيعة نظام إلهي متكام��ل، بها من الآيات والدلائل التي 

تدلّ على قدرته وحكمته تعالى، ويعُدّ الإنس��ان في هذا الإطار خليفةً مسؤوًال عن حفظ التوازن 

رْضِ بَعْدَ 
َ الكوني وصون الموارد والمخلوقات، ويتجَّىل هذا في قوله تعالى: ﴿وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأ

ر الحقّ -تعالى- الإنسان من الإفساد في الأرض )الطبيعة(  حِهَا﴾ ]الأعراف: 56[؛ حيث حذَّ إصِْلَا

1 - فرانسيس بيكون: الأورجانون الجديد: إرشادات صادقة في تفسير الطبيعة، ص49
2 - عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلسفة، ج1، مادة »بيكون«.



35

العدد 10

سة. بما لا يتلاءم مع نظامها الكوني وطبيعتها الإلهيَّة المقدَّ

وعلى الرغم مَّام ذهب إليه )بيكون( من تأسيسه لهذه الفكرة الخطيرة التي تجعل للإنسان الحقّ 

في تفس�ري الطبيعة وفهمها وإخضاعها بكلِّ ما فيها من ثروات للتجريب، دون وضع اعتبار لأي 

أهميَّة لها، ومع هذا فقد غفل )بيكون( تمامًا عن حدود المعرفة الإنس��انيَّة، كما أهمل الجوانب 

ى الإنسان هذه الحدود على نحو خطير،  الخُلقُيَّة والبيئيَّة لعلاقة الإنسان تجاه الطبيعة، فقد يتعدَّ

وهذا ما حدث في عصرنا الراهن من التسبُّب في كوارث بيئيَّة ومناخيَّة كان لها تداعياتها الخطيرة 

ا يجب على الإنسان  على كوكب الأرض، ومن ثمََّ فالطبيعة ليس كالآلة التي تسُتغلّ للتجربة، وإَّمن

رة. العمل في إطار المسؤوليَّة والاستدامة، وإلا فإنَّ السيطرة العلميَّة قد تتحوَّل إلى هيمنة مدمِّ

 )Descartes- وعودة إلى مفكِّري الغرب في العصر الحديث، وعلى وجه التحديد مع )ديكارت  

ت معه فكرة س��يطرة الإنس��ان على الطبيعة بشكل حاسم، وذلك من  )ت: 1650م( الذي توطدَّ

خلال تكريس��ه للنظ��رة الآليَّة للطبيع��ة، وذلك من خلال فصل��ه بين العقل )الإنس��ان( والمادَّة 

)الطبيع��ة(، ومن ه��ذا الفصل التامّ بينهما جرى النظر إلى الطبيعة ع�ىل أنَّها آلة تخضع للقوانين 

الرياضيَّة الصارمة، والتي يمكن للإنس��ان من خلال إعمال عقله على فهمها والتحكّم فيها، نظراً 

لما يتميِّز العقل الإنس��اني  م��ن الوعي والإرادة، وفي حين خضع��ت الطبيعة عنده إلى القوانين 

كالامتداد والحركة والكم، وبهذا الفصل الجذري، فقد جرِّد )ديكارت( العالم الطبيعي )الطبيعة( 

من بعُده الروحي، واعتبرها نسقًا آليًّا مغلقًا يمكن تفسيره تفسيراً رياضيًّا وهندسيًّا، وبهذا التصوُّر 

ة، وفلسفات العصر  الفلس��في فإنَّه يمثِّل قطيعة مع تصوّرات الفكر الفلس��في عند اليونان خاصَّ

الوسيط التي نظرت إلى الطبيعة على أنَّها كيان حيُّ ذات غاية داخليَّة، وقد حلَّ محلّ هذا التصوُّر 

القديم تصوُّر ميكانيكي للطبيعة، فهي أشبه بآلة يجري التعامل معها بقوانين ثابتة))). وهذا ما أكَّد 

عليه )عبد الرحمن بدوي( عندما أشار إلى أنَّ فلسفة )ديكارت( تقوم على علم يقيني غايته تطبيق 

هذا العلم تطبيقًا عمليًّا يمكن للناس أن يصيروا بمثابة سادة ومالكين للطبيعة))).  

1 - رينيه ديكارت: مبادئ الفلسفة، ص48
2 - عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلسفة، ج1، مادَّة ديكارت.

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة36ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

م )تيان جلسون-Etienne Gilson( نقدًا للتصوُّر الديكارتي للطبيعة، والذي اختزلها    وقد قدَّ

ة تخضع لقوانين ميكانيكيَّة وهندسيَّة جامدة، بحيث  -أي الطبيعة- )ديكارت( باعتبارها مادَّة ممتدَّ

تفُسّر الظواهر الطبيعيَّة تفس�رياً كمّيًّ��ا صرفاً، ولكنَّه بهذا التفس�ري الآلي الهندسي أدَّى إلى إفراغ 

ن��ة فيها أمراً خارجيًّا لا ينبع من  الطبيع��ة من بعُديها الكيفي والدينامي، بل جعل الحركة المتضمِّ

ء تفُهم عبر النمذجة الهندسيَّة أكثر مما تفُهم  مبدأ ذاتي فيها، وبهذا يغدو العالم المادِّي بنية صّام

في تعقيدها الواقعي، وهو ما يكشف عن قصور في منهجيَّة تصوُّر )ديكارت( تجاه تعامل الإنسان 

ع الظواهر الطبيعيَّة، وهذا الأمر يبِّني لنا الطابع الاختزالي لرؤيته  م��ع الطبيعة، وعدم الإحاطة بتنوُّ

مه )ديكارت( من تصوُّر لكيفيَّة تعامل الإنسان مع الطبيعة تصوُّر قاصر  للطبيعة))). ومن ثمََّ فما قدَّ

رات الطبيعة والتحكم فيها وفق آلية هندسيَّة. عن تحقيق غايته التي تمثَّلت في السيادة على مقدَّ

ومن ه��ذا المنطلق، فإنَّ التصوَّر الذى تبنَّاه )ديكارت( للطبيعة لم يكن هدفه فقط اثبات رؤية 

ا الغاي��ة الكبرى تمثَّلت في محاولة تمكين العقل عند الإنس��ان لكي يس��يطر على  نظريَّ��ة، وإَّمن

ناتها، فالعقل أداة رياضيَّة لدى )ديكارت( قادر على الفهم والتحليل والقياس لكلّ  الطبيعة ومكوِّ

الأشياء الموجودة في الطبيعة، ليفكّ شفرتها وما يستعصي عليه من أسرارها الخفيَّة حتى يتمكَّن 

من تس��خيرها وفق مصالحه وخدماته، ويكن سيِّدًا لها وملكًا عليها يطوعها كيفما يشاء وفي أيّ 

وقت، وهذا الأمر يتَّضح جليًّا في كتاب )ديكارت( »مقال عن المنهج«؛ إذ أكَّد بشكل مباشر على 

أنَّ المعرفة العلميَّة لا بد أن تؤدِّي إلى نتائج تطبيقيَّة عمليَّة، تمكِّن الإنسان على تسخير كلّ الأشياء 

من حوله في الطبيعة واستغلالها لمصالحه الذاتيَّة، ومن هنا فقد تحوَّلت المعرفة من مجرَّد النظر 

والتأمُّل في كلّ شيء في الكون والطبيعة إلى أداة تقنيَّة هدفها – كما يريد )ديكارت( بوصفه بارعًا 

م  في هذا العلم- للتمكين والس��يطرة، وهو ما يمثِّل أحد الأسس الفلسفيَّة للعلم الحديث والتقدُّ

الصناعي اللاحق))). 

يه العقل  وقد ربط )زكي نجيب محمود( )ت: 1993م( بين الفلسفة الديكارتيَّة وصعود ما يسمِّ

1 - إتي��ان جلس��ون: انهيار الديكارتيَّ��ة: نقد معضلة الثنائي��ات في عالم ديكارت. الاس��تغراب، ج6، 
ص21-20

2 - رينيه ديكارت: مقال في المنهج، ص 168



37

العدد 10

الأداتي الذي يقيس قيمة المعرفة بمدى نفعها العملي وقدرتها على التحكُّم في الواقع، وذهب إلى 

ة  أنَّ هذا العقل، رغم نجاحه التقني، أدَّى إلى افتقاد الإنس��ان لبُعديه القِيَمي والوجودي، وخاصَّ

ا فيما يتَّصل بالبُعد  ت��ه في البُعد الثاني تتمثَّل في خلافته ع�ىل الأرض والحفاظ عليها، أمَّ أنَّ مَهمَّ

��خ في ذهن هذا الإنس��ان التعامل مع الطبيعة ومواردها بوصفها مخزناً وآلة وليس  البيئي فقد رسَّ

، وهو ما مهّد للأزمات البيئيَّة المعاصرة))) التي ش��هدناها ولا نزال نعاني منها،  نظامًا حيًّا متكامًال

ه إلى تصوُّراته عن  ، فإنَّ نقد تصوّر )ديكارت( لا يتعلَّق بمنهجيَّته الفلس��فيَّة بقدر ما يتوجَّ ومن ثمََّ

تعامل العقل الإنس��اني مع الطبيعة، بقصد س��يطرة الأوَّل على الثاني، والتحكُّم فيها واستغلالها 

لصالحه، والعلوّ والتمرُّد عليها، وهذا منافٍ تمامًا لفكرة خلافة الإنسان على الأرض.

وقد كش��ف هذا التص��وُّر الميكانيكي للطبيعة الذي ارتبط بالفلس��فة الحديثة ولا س��يِّما عند 

)ديكارت(، بنزعة اختزاليَّة أفرغت العالم من أبعاده الحسّيَّة والجماليَّة والحيويَّة، فقد جرى تفسير 

الظواهر الطبيعيَّة والإنسانيَّة على مثال الآلة، بحيث أعُيد فهم الحركة، والإحساس، والحياة، وفق 

قوانين ميكانيكيَّة صارمة، وأصبح العالم في مجموعه عبارة عن آلة تعمل وفق نظام ثابت، ونتيجة 

لهذا الاختزال، غاب��ت عن الطبيعة بهاء الألوان ونغم الأصوات وش��ذى الروائح، وكلّ ما يمنح 

الوجود طابعه الجمالي والمعيشي، بعدما اس��تعُيض عن ذلك بنماذج رياضيَّة وهندسيَّة مجرَّدة، 

بل إنَّ الفلسفة الغربيَّة، بإعراضها عن المنوال الأرسطي والغائيَّة الطبيعيَّة، لم تصف الطبيعة كما 

هي في واقعها الحيّ بل أعادت تشكيلها وفق إرادة الفيلسوف ومنهجه العقلي، فحوّلت الأجسام 

إلى أشكال هندسيَّة معقولة مجرَّدة من القوَّة والحياة، في تعبير واضح عن هيمنة العقل الرياضي 

على حساب ثراء التجربة الطبيعيَّة وتعقيدها ))).

    وقد تبلور هذا التصوّر القائل بس��يطرة الإنس��ان على الطبيعة، في عصر التنوير الذي عمل 

فلاس��فته على ترسيخ هذا التصوُّر في فلس��فاتهم من خلال إعادة الاعتبار للإنسان بوصفه كائنًا 

عاقًال وحرًّا وقادرًا على أن يش��كِّل الطبيع��ة وموجوداتها لتلائم مصالح��ه وتخدمها بل ليفرض 

1 - زكي نجيب محمود: قصة عقل، ص107
2 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص88

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة38ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

هيمنته عليها، فأصبح العقل الإنساني هو المصدر الأعلى للمعرفة بكلّ ما في الطبيعة من أشياء. 

وعليه، فقد تخَّىل الإنسان عن المرجعيَّات الميتافيزيقيَّة والطبيعيَّة لصالح رؤية جعلت الطبيعة أو 

الكون كلهّ مجال مفتوح للتجربة والفهم والتفسير من أجل غاية أكبر هي الهيمنة والتحكّم فيها.

ومَّام س��بق، فإنَّ من أبرز فلاسفة عصر التنوير هو )إيمانويل كانط -Immanuel Kant( )ت: 

ع للطبيعة”؛ وذلك لأنَّ دور العقل عنده  1804م( الذي ذهب بفلسفته إلى أنَّ الإنسان هو “المشرِّ

ا للعقل دور في أن يفرض عليها  لم يكتفِ بتلقِّي المعطيات الحسّ��يَّة عن العالم الخارجي، وإَّمن

ص��وره وقوانينه القبليَّة، ما جعل الطبيعة خاضعة لبنية الفهم والوعي الإنس��اني، ومن خلال هذا 

التصوُّر المع��رفي الذي كانت له تأثيرات أنطولوجيَّة وخُلقُيَّة عميقة؛ لأنَّه رسّ��خ لمركزيَّة الذات 

العارفة، وأضعف الاعتراف باستقلال العالم الطبيعي.))) 

وقد سبق )ديكارت( إلى هذه النظرة الغربيَّة كلّ من )فولتير –Voltaire( )ت1778م( و)دنيس 

ديدرو-Denis Diderot( )ت1784م( اللذين ساهما معًا في ترسيخ النزعة الإنسانيَّة التي نزعت 

معها قداس��ة الطبيعة بل وحوَّلتها الطبيعة إلى مجال للفهم العقلاني والتوظيف العملي. وبهذا، 

تكرسّ تصوُّر حديث يرى الإنسان سيِّدًا على الطبيعة لا شريكًا فيها، وهو تصوّر حمل في طيَّاته 

ب��ذور الهيمنة التقنيَّة والأزمات البيئيَّة اللاحقة،))) والتي كان س��ببها الإنس��ان، كالكوارث البيئيَّة 

باعتبارها صرخ��ة مدويَّة في حياتنا المعاصرة بل وصرخة مدويَّة من عمر كوكبنا الذي اس��تنزفنه 

الإنس��ان بأفعال��ه في الطبيعة، لتطويع المادَّة وك�رس نواميس الكون، حتى اتَّس��عت الفجوة بين 

ر الزاحف، فكلهّا ليس��ت إلا  الإنس��ان وبين موطنه الأوَّل، فباتت الفيضانات والحرائق والتصحُّ

ردّ فعل للخلل الذي أحدثه الإنس��ان باستخدامه للتقنيَّة والعلم الحديث، ولقد نسي الإنسان في 

غمرة هذه الانتصارات الوهميَّة. 

وع��ودة إلى ما ذهب إليه فلاس��فة ع�رص التنوير، ولا س��يِّما )كانط( في فلس��فته، فرغم دقتّه 

المعرفيَّة في نقد الادعاءات الميتافيزيقيَّة الساذجة، فإنَّه أطلق مفارقة إبستمولوجيَّة خطيرة تمثَّلت 

1 - إيمانويل كانط: نقد العقل المحض، ص147 
2 - إرنست كاسيرر: فلسفة التنوير، ص79



39

العدد 10

في اس��تعمال العقل من كونه أداة للفهم للطبيعيَّة والأش��ياء إلى س��لطة تشريعيَّ��ة، فاعتبر العقل 

“مشرِّعًا للطبيعة”؛ إذ جعل العالم الطبيعي تابعًا لبنية الوعي الإنس��اني، وليس كياناً له اس��تقلاله 

الأنطولوجي، ومَّام يؤدِّي إلى نزعة عَلمويَّة تقُصي كلّ ما لا يخضع للقياس والتقنين، وقد أسهم 

هذا في ترس��يخ رؤية أداتيَّة للطبيعة الت��ي اختزلها بوصفها موضوعًا للتجربة والس��يطرة التقنيَّة، 

وتهُمّش الأسئلة المتعلقّة بالمعنى والقيمة والغاية، ونتيجة لذلك، نشأ اختلال حضاري تجّىل في 

التوسّع التقني غير المنضبط الذى أدَّى بدوره إلى كوارث بيئيَّة وخُلقُيَّة كشفت عن حدود العقل 

الأداتي حين ينفصل عن الحكمة والمسؤوليَّة الكونيَّة))).

وفي ضوء ما سبق تناوله عند )كانط( من موقفه الذي شكَّل خطوة حاسمة في النظر إلى علاقة 

الإنسان بالطبيعة؛ إذ قام موقفه على فرض السيادة للعقل الإنساني )المعرفيَّة(، وإن كانت سيادة 

مشروطة بحدود نقديَّة، لكنَّها ترُدّ قانونيَّة الطبيعة إلى بنية العقل الإنس��اني الذي يؤدِّي بدوره إلى 

انفصال الطبيعة أو الكون عن مرجعيّته المتعالية؛ لكونه مختزًال في نس��ق قابل للتشكّل والتنظيم 

وفق إرادة الإنس��ان، وقد مهَّد هذا كلهّ على المدى البعيد لتكريس رؤية أداتيَّة للطبيعة في الفكر 

الغ��ربي؛ إذ لم تعد الطبيعة ذات دلال��ة وجوديَّة خُلقُيَّة متعالية، فلم يعد الإنس��ان جزءًا من نظام 

ا هو “مرك��ز” تقاس به الطبيعة وف��ق لمعاييره، وهذا م��ا لا يتوافق مع الرؤية  كوني أوس��ع، وإَّمن

الإس�الميَّة تجاه الطبيعة، وكيفيَّة تعامل الإنسان معها، وهو ما بيَّنته في ما سبق، وسيكون حديثي 

في الصفحات الآتية عن خلافة الإنس��ان على الأرض بوصفها تص��ورًا توحيديًّا حقيقيًّا ومتوازناً 

تجاه الرؤية الغربيَّة المتطرفّة.

ولم تتوقَّف رؤية مفكِّري الغرب عند حدود القرن الثامن عشر وما سبقه، بل إنَّ النظرة إلى علاقة 

الإنس��ان بالطبيعة ومواردها، قد تبلورت الفكرة إب��ان الثورة الصناعيَّة في أوروبا، وفي هذه الفترة 

تعامل مفكّري الغرب من خلال رؤية فلس��فيَّة نظرت إلى ه��ذه العلاقة في إطار نفعي اقتصادي 

بحت، ولعلّ أهمّ هؤلاء الذين تبنّوا هذه الرؤية هو )أوغس��ت كونت-Auguste Comte  ( )ت: 

1857م( الذي نظر إلى الطبيعة على أنَّها نظام خاضع لقوانين وضعيَّة يمكن التحكّم بها لخدمة 

1 - إيمانويل كانط: نقد العقل المحض، ص245-246

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة40ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

الإنس��ان ومجتمعه، وقد أكّد على هذا بأنَّ الغاية من العلم هو تنظيم الظواهر وضبطها من أجل 

مصالح الإنس��ان العلميَّ��ة))). ويؤُخذ على نظرة )كون��ت( أنَّه نظر إلى الطبيع��ة على أنَّها نموذج 

ميكانيكي يمكن التعامل معه بالنظريَّات العلميَّة التي تشكّلها لخدمة الإنسان، ولكنَّها رؤية قاصرة 

لم تأخذ في اعتبارها أنَّ الطبيعة والبيئة ومواردهما أنَّهما نظامًا من خلق الله تعالى، لا يمكن العبث 

به�ام من خلال العلم ونظريَّات��ه المختلفة، ومن ثمََّ فهي رؤية حوَّلت الطبيعة إلى مادَّة حس��ابيَّة 

محضة، ولكنَّه حتى يومنا هذا لا زال العلم قاصرة عن مواجهته لظواهر الطبيعة وحوادثها.

وإذا اتَّجهت إلى موقف )كارل ماركس -Karl Marx( )ت: 1883م( من هذه العلاقة، فنجده 

نه من موارد بيئيَّة  يسير في ركب من س��بقه من المفكِّرين الغربيين، لكنَّه أدخل الطبيعة وما تتضمَّ

متنوّعة في إطار بنية الإنتاج المادّي، ولهذا فإنَّه نظر إلى الطبيعة على أنَّها الجس��د غير العضوي 

للإنس��ان، فهو يعيش منها، وبهذا الموقف فالطبيعة عنده مورد لخدمة الإنسان وتحقيق منافعه، 

واستغلال الطبيعة وكلّ ما فيها استغلال صناعي، فهي وسيط اقتصادي عنده))). 

ومن جانبي، أرى أنَّ ما ذهب إليه )ماركس( لا يفكِّك المركزيَّة الإنس��انيَّة الغربيَّة، ومن ثمََّ لا 

يطرح بديلاً  خُلقُيًّا أو ميتافيزيقيًّا يعيد للطبيعة بعُدَها الروحي أو مس��ؤوليَّة الإنسان المشتركة مع 

الطبيعة، بل يبقى أسيراً لفهم نفعي يجعل الطبيعة وسيطاً إنتاجيًّا لا شريكًا كونيًّا.

وأما عن رؤية )ماكس فيبر -Max Weber( )ت: 1920م( فقد أكَّد على أنَّ الحداثة الغربيَّة أدَّت 

برؤيتها تجاه الطبيعة إلى استبدال لنزعتها الدينيَّة إلى رؤية علميَّة محضة، أقصت معها كلّ ما ليس 

ا  قابًال للقياس والتفسير السببي، ويقول في ذلك: »العالم لم يعد بحاجة إلى أسرار كي يدرك، وإَّمن

يكفي أن يحسب وينظمّ«، فالطبيعة وفق قوله هذا قد تحوَّلت إلى مادَّة لا قيمة لها على الإطلاق، 

ا تكمن قيمتها - بحسب رأيه - عندما تدخل في إطار منظومة الإنتاج والاستهلاك لها))).  وإَّمن

وفي ضوء ما س��بق، فإنَّ اقتصار )فيبر( على وصف للمش��كلة، دون أن يفكِّك بنيتها الفلسفيَّة 

التي ش��كّلت العقل الغربي،  يجعلنا هذا كلهّ أن نصوِّر موقفه – )فيبر(- بأنَّه غير مكتمل؛ فهو لا 

1 - أوغست كونت: دورس في الوضعيَّة، ص52
2 - كارل ماركس: مخطوطات عام 1844 الاقتصاديَّة والفلسفيَّة، ص82

3 - ماكس فيبر: العلم والسياسة بوصفهما حرفة، ص25



41

العدد 10

يكش��ف عن المس��توى العميق الذي أدَّى إلى تهميش البُعد الروح��ي للطبيعة في الفكر الغربي 

الحدي��ث، وكذلك فإنَّ غي��اب البدائل المطروحة للتعامل مع هذا التص��وُّر الغربي، وحتى يعيد 

للطبيعة قيمتها المتجاوزة، فإن موقف )فيبر( ما هو إلا قراءة تحليليَّة تاريخيَّة محايدة، لا يمكن أن 

تسهم في بناء أطر معرفيَّة يمكن توظيفها في صياغة خُلقُيَّات جديدة للعلاقة بين الإنسان والكون، 

ومن ثمََّ فالنقد العلمي اقتضى القول إنَّ اعتماد )فيبر( على التفسير السوسيولوجي دون الانفتاح 

على إمكان رؤية روحانيَّة أو دينيَّة للطبيعة، يجعل موقفه جزءًا من المشكلة التي عرض لها.

ثانيًا: البُعد القرآني والفلسفي لخلافة الإنسان ومسؤوليَّته تجاه الكون:

وبعد عرض التصوُّر الغربي الحديث للعلاقة بين الإنسان والطبيعة، يتكشف قصوره الجوهري؛ 

إذ يق��وم على عقلانيَّة ماديَّّ��ة محضة جردّت الكون الذي جعله الله آي��ة للتأمُّل والتدبرّ - من قِبل 

الإنس��ان الذي جعله الل��ه خليفته-، في معناه الوج��ودي والروحي، وحصرت��ه في بعده النفعي 

والأداتي.

وم��ن هذا المنطلق، يصبح من الأهمّيَّة أن ننتقل إلى تصوّر مقابل للتصوُّر الغربي الذي يوزان 

العلاقة بين الإنس��ان والطبيعة، وفي هذا السياق يبرز التصوُّر القرآني للخلافة بوصفه إطارًا جمع 

بين أبعاد متنوِّع��ة تمثَّلت في البُعد المعرفي والبعد الخُلقُي، وهما اللذان يتأس��س عليهما تلك 

العلاقة القائمة على الأمانة والمس��ؤوليَّة لا على الهيمنة والس��يطرة؛ إذ ينُظر إلى الإنسان باعتباره 

مس��تخلفًا في الكون، ومُكلَّفًا بحفظ توازنه وصيانته، لا مالكًا مطلقًا عليه. ومن هنا، فإنَّ مفهوم 

الخلافة بحسب التصوُّر القرآني هو رؤية كونيَّة شاملة تربط بين القدرة والمسؤوليَّة في آن واحد، 

��س الفهم الخُلقُ��ي للعلاقة مع الطبيعة، ذلك الفهم  أو بين العقل والقِيم، فمن هذا التصوُّر يتأسَّ

الذي تجاوز في معناه المفاهيم الس��ائدة في الرؤية الغربيَّة التي حكمتها منطق السيطرة لا منطق 

الرعاية والخلافة والعمران.

ئكَِةِ إنِِّي جَاعِلٌ فِي  ين للآية الكريمة: ﴿وَإِذْ قَ��الَ رَبُّكَ للِْمَلَا ومَّام س��بق، فقد بَّني جلّ المفسّر

رْضِ خَليِفَةً﴾ ]البقرة: 30[ فالخلافة الواردة في الآية لا تعني التشريف المجرَّد للإنس��ان في 
َ الْأ

ا المقصود  ن��ه من كائنات، وإَّمن هذا الك��ون، أو الملك المطلق للطبيعة ومواردها وكلّ ما تتضمَّ

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة42ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

باس��تخلاف الإنس��ان المرتبط بالتكليف الشرعي، وقد بَّني )القرطبي( )ت: 671ه( أنَّ مفهومها 

– أي الخلاف��ة – م��ن يخلف غ�ريه في الأرض، بالحكم بين الن��اس وتنفيذ أوام��ر الله فيهم)))، 

رْضِ﴾ ]فاطر: 39[ وت��دلّ الآية على أنَّ خلافة 
َ ئفَِ الْأ ِي جَعَلَكُمْ خَلَا وقول��ه تعالى: ﴿هُ��وَ الَّذ

الله للإنس��ان هي اس��تخلاف متعاقب للبشر في حمل مس��ؤوليَّة الأرض جيلاً بعد جيل، وذلك 

للمحافظة عليها وإعمارها وفق مقتضيات الحكمة الإلهيَّة. 

رْضِ﴾ ]الأعراف: 69[ وهي للدلالة على أنَّ 
َ وكذلك في قوله تعالى: ﴿وَيسَْ��تَخْلفَِكُمْ فِي الْأ

الله ربط بين الاس��تخلاف وتمكين الإنسان في الأرض، ولكنَّه مشروط بطاعة الله وعدم السعي 

في إفساده الكون؛ لأنَّ مسؤوليَّة الإنس��ان بحسب الإسلام، ومن ضمن مسؤوليَّاته الحفاظ على 

البيئ��ة التي اهتمَّ بها الإس�الم اهتمامًا فائقً��ا؛ لأنَّه يرى للناس أن يعيش��وا في بيئة نظيفة وليكونوا 

قادرين على القيام بأعباء مسؤوليَّاتهم على خير وجه. ولهذا تقع البيئة في إطار مسؤوليَّة الإنسان 

عن هذا الكون))) بل إنَّ هذه المسؤوليَّة حسبما يرى )زقزوق( هي جزء أساس من العقيدة، وهذا 

ما نقرؤه في الحديث النبوي: »الإيمانُ بضعٌ وس��بعون شعبةً، أعلاها قولُ لا إله إلا اللهُ، وأدناها 

��ن كل إيذاء للبيئة أو الطبيعة التي  إماط��ةُ الأذى عن الطريقِ«))). والأذى في هذا الحديث يتضمَّ

يعيش فيها الإنسان.

- الإنسان بإصلاح الأرض وعمارتها والحفاظ عليها،  وفي هذا الإطار، فقد أمر الله -عزَّ وجلَّ

رْضِ 
َ بل ونهى الإنس��ان عن الفساد فيها، ودليل هذا ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأ

ِ قَرِيبٌ مِّنَ المُْحْسِنيَِن﴾ ]الأعراف: 56[ وهذا  َتَ اللَّه حِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إنَِّ رحَْم بَعْدَ إصِْلَا
على العكس من التصوُّر الغربي الذي أعطي للإنس��ان الح��قّ في التجريب والعمل في الطبيعة 

بإط�الق، ودونما أن يضع الحدود لهذا العم��ل، فأطلق الغرب العنان للعقل الإنس��اني بالعمل 

يَّة، وحتى لو كان هذا التجريب في الطبيعة على حسابها، وبهذا يختلف التصوًّر القرآني عن  بحُرِّ

التصوُّر الفكري الغربي الذي أباح العمل في الطبيعة بحُريَّة مطلقة لا رقيب عليها. 

1 - محمد بن جرير الطبري: الجامع لأحكام القرآن، ج1، ص186.
2 - محمود زقزوق: الإنسان والقيم في التصور الإسلامي، ص78

3 - مسلم النيسابوري: صحيح مسلم، حديث رقم )35(.



43

العدد 10

ومن هنا، فخلافة الإنس��ان، بحسب ما جاء في الإسلام، هي وظيفة تقوم على القيام بأمر الله 

لا على التس��لُّط في الكون، وقد عضد )ابن كثير( هذا الفهم بقوله إنَّ المراد من قوله تعالى »قوم 

يخل��ف بعضهم بعضًا«، قرناً بعد قرن، وجيًال بعد جيل«)))، وبذلك اتَّضح أنَّ مفهوم الخلافة في 

أصلها القرآني وصفٌ لوظيفة زمنيَّة ومس��ؤوليَّة شرعيَّة لا امتياز أنطولوجي يعطي للإنس��ان القوَّة 

والس��لطة المطلقة ع�ىل الكون أو الطبيعة حتى يفعل بها ما يش��اء دون مراعاة لقدس��يَّة الطبيعة 

وحقيقتها الإلهيَّة التي خلقت بها، ولهذا فإنَّ الخلافة مس��ؤوليَّة وأمانة على الإنسان لا ينبغي أن 

يغف��ل عن حملها كما أراد الله ل��ه، بحيث لا يحيد أو ينجرف بها بعي��دًا عن مقصدها الحقيقي 

المتمثِّ��ل في ع�امرة الكون والطبيعة، والحفاظ عليها، واس��تغلال موارده��ا في حدود ما يخدم 

مصالح الإنسان الدنيويَّة.  

ومن هنا، خلق الله الإنس��ان وخلق معه ومن أجله بقيَّة الكائنات مس��خَّرات له لإعمار الكون 

وصنع الحض��ارة فيه)))، ولهذا خلق الل��ه نوعين من الكائنات؛ أحدهما مكلَّف وهو الإنس��ان، 

ر لهذا الإنسان وهو الكون الذي نعيش فيه، وهذا يعني أنَّ الإنسان كائن متميِّز بما  والآخر مس��خَّ

له للقيام  لديه من صفات ينفرد بها عن غيره من الكائنات، وبما حباه الله من قدرات وملكات تؤهِّ

دته المش��يئة  ��ة الخلافة التي كلَّفه الله بها، بل وتتَّس��ق هذه القدرات والملكات مع ما حدَّ بمَهمَّ

الإلهيَّة لهذا الكون من قوانين. ومن ثمََّ فتكليف الإنسان بمسؤوليَّته على هذا الكون ومنحه شرف 

ا جاء نتيجة اختيار من الإنسان نفسه؛  الخلافة على الأرض لم يكن إجبارًا من الله للإنسان، وإَّمن

إذ علم الله في الأزل ما الذي س��يفعله الإنس��ان عندما تعُرض عليه مس��ؤوليَّة التكليف)))، وقد 

 َ بَْني
َ
بَالِ فَأ ِ

رْضِ وَالْج
َ مَاوَاتِ وَالْأ َىَل السَّ مَانةََ ع

َ أخبرنا القرآن عن هذا بقوله تعالى: ﴿إنَِّا عَرَضْنَا الْأ

نَ ظَلُومًا جَهُول﴾ ]الأحزاب: 72[ نسَانُ إنَِّهُ كَا ِ
َلَهَا الْإ شْفَقْنَ مِنْهَا وحََم

َ
مِْلْنَهَا وَأ ن يَح

َ
أ

   وإذا كان الإنس��ان ه��و مناط الخلافة والمس��ؤوليَّة في هذا الكون والطبيع��ة والبيئة وكل ما 

تحتويه، فإنَّ هذا التكليف لا يكون إلا على أس��اس من الحُريَّة؛ لأنَّ أمانة التكليف والمسوؤليَّة 

1 - ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، ج 1، ص219 
2 - محمود زقزوق: المسلمون في مفترق الطرق، ص137
3 - محمود زقزوق: الإنسان في التصور الإسلامي، ص25

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة44ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

ة كبيرة وش��املة لكلّ شيء يؤتمن الإنس��ان عليه، وليست قاصرة على الأمور  عن الكون كلهّ مَهمَّ

الجزئيَّة كما ورد في بعض كتب التفس�ري، وتش��كِّل هذه الأمانة بطبيعة الحال كلّ الأوامر الإلهيَّة 

والنواهي الدينيَّة المتعلِّقة بصلة الإنسان بنفسه وخالقه وبسائر البشر))).

ومَّام سبق، يتَّضح أنّ الكون – بكلِّ ما فيه من موجودات ومخلوقات هي أمانة في عنق الإنسان، 

وفق مس��ؤوليَّته وخلافته في هذا الكون؛ إذ أعطى الله له الحُريَّة وعلى أساس��ها فهو حُرّ، ولكن 

هذه المس��ؤوليَّة تتمثَّل في صون الكون وحفظ��ه وكلّ ما فيه، وعدم الإضرار بالموجودات الحيَّة 

وغير الحيَّة، وهذا يقتضي أن تنعكس هذه الأمانة في علاقته بربِّه وبذاته وبسائر الموجودات، بما 

يمثِّل امتثاًال شامًال للأوامر الإلهيَّة والنواهي الدينيَّة، لا مجرَّد التزام جزئي أو محدود، وهذا على 

عكس التصوُّر الغربي - المتطرِّف- لتعامل الإنس��ان مع الكون والطبيعة على نحو مغاير، وذلك 

عندما أعطى مفكّرو الغرب الحريَّةَ المطلقة للإنسان في التجريب على الطبيعة وموجوداتها كأنَّها 

آلة مسخّرة بلا حدود أو ضوابط.

واس��تند هذا المفهوم إلى أصول شرعيَّة وخُلقُيَّة واضحة في المنظور الإسلامي، فإنّ فهمه لا 

يكتمل من دون الوقوف على أبعاده الفلسفيَّة التي تشكّل الإطار المعرفي والأنطولوجي لمكانة 

الإنس��ان في الكون، فالفكر الإس�المي – قديمًا وحديثاً - لا ينظ��ر إلى الخلافة بوصفها تفويضًا 

ا في إطار وجودي يحدّد طبيعة العلاقة بين الإنس��ان والعالمَ، ويجعل من الكون  للهيمن��ة، وإَّمن

مجاًال للتفاعل المسؤول لا مجاًال للسيطرة المنفلتة، ومن هنا تنشأ الحاجة إلى الكشف عن البُعد 

الفلسفي لمسؤوليَّة الإنسان في ضوء الرؤية التوحيديَّة الإسلاميَّة.

وقد ذهب )مالك بن نبي( )ت1975م( إلى أنَّ مشكلة الحضارة في ذاتها هي مشكلة الإنسان، 

ومن هذا المنطلق فإنَّ الإنس��ان عنده هو مفتاح التحوُّل الحضاري، وذلك إذا فهم الإنسان نفسه 

وفهم ما حوله من الموجودات )الكون(. ففي معادلته، الحضارة هي )الإنسان والتراب والزمان(، 

وبه��ذا فإنَّ قيام حض��ارة حقيقيَّة عند مالك تقوم على الإنس��ان باعتباره الخليفة المس��ؤول عن 

 ، ة ينبغي على الإنس��ان أن يكون واعياً بذاته وعيًا كامًال الكون وإعماره، ولكي يؤدِّي هذه المهَمَّ

1 - محمود زقزوق: الإنسان في التصور الإسلامي، ص26



45

العدد 10

وبقدرته على التفاعل مع التراب )الطبيعة( عبر »الزمان« باستمرار وإبداع، وفي إطار هذه المعادلة 

ا هي جزء  الت��ي وضعها )بن نبي(، فإنَّ الطبيعة فيها ليس��ت م��وردًا منفصًال عن الإنس��ان، وإَّمن

من بيِّنة الحضارة، وبذلك يتطلَّب من الإنس��ان أن يس��تغلّ الطبيعة بشكل متوازن بين الاستغلال 

ز للإنسان يحرِّكه ليخرج من جموده  والإبداع الخُلقُي، وأخيراً يؤكِّد )مالك( على أنَّ الدين هو محفِّ

الحضاري نحو فعل إنساني مسؤول، يجمع بين وجوده الإنساني والبيئة والفعل التاريخي))). 

ولعلَّ ما نجده قد أبان عن هذا البعُد الفلس��في عندما نقد )المسيري( )ت: 2008م( الحداثة 

الغربيَّة وفلسفتها الماديَّة التي فرَّغت الإنسان من البُعد الخُلقُي والروحي، حتى تحوَّل إلى كائن 

مادِّي متعالٍ يسعى إلى التحكُّم والهيمنة على الطبيعة دون اعتبار للقيم الدينيَّة والخُلقُيَّة، ومن ثمََّ 

يرى )المس�ريي( أنَّ الحداثة الغربيَّة ألغت البُعد الديني والخُلقُي تمامًا في تصوّرها للعلاقة بين 

الإنسان والطبيعة، بل جعلت الأوَّل – الإنسان- سيِّدًا على الطبيعة، ولهذا فإنَّ )المسيري( يرى أنَّه 

لا بدَّ من استعادة البُعد الخُلقُي للإنس��ان معتمدًا في هذا على استعادته للبُعد الروحي والقِيمي 

الذي يربط بين الإنس��ان والكون، ربط مسؤوليَّة حقيقيَّة، ولا سيِّما في سياق استغلال مفرط من 

جانبه، وإهمال للقِيم الخُلقُيَّة التي تعمل على حفظ الكون))). 

وفي الس��ياق نفسه تأتي رؤية الفيلس��وف الإيراني المعاصر )السيد حسين نصر( الذي وضع 

رًا للعلاقة بين الإنس��ان والطبيعة، وذلك في إطار فلسفة البيئة القائمة عنده على لزوم إعادة  تصوُّ

س إلى الطبيعة، ومن ثمََّ فهو ينقد التصوُّر الغ��ربي الذي جعلها – الطبيعة – آلة ميكانيكيَّة  المق��دَّ

ماديَّة يفعل بها الإنسان ما يفعله، ومن ثمََّ فإنَّ الطبيعة بحسب تصوُّر )حسين نصر( تحمل حضورًا 

إلهيًّ��ا يجب الحفاظ عليه وصيانته، وذلك بعدما تجرَّد الإنس��ان في الفك��ر الغربي الحديث من 

قيمه الخُلقُيَّة والروحيَّة، والتي دفعته إلى التعامل مع الطبيعة بوصفها آلة يستطيع التحكّم فيها بل 

ويهيمن عليها ويس��تغلهّا وفق مصالحه وغاياته الإنس��انيَّة، وقد أدَّى هذا إلى أزمة بيئيَّة معاصرة. 

ا  وعليه ينبغي أن يدرك الإنس��ان جوهر الطبيعة وحقيقتها لا باعتبارها موضوعًا ماديًّا صرفاً، وإَّمن

1 - مالك بن نبي: شروط النهضة، ص103
اب المسيري: »نقد الحداثة الغربيَّة في فكر المسيري«، ص1270 2 - عبد الوهَّ

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة46ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

باعتبارها تعبيراً عن النظام الإلهي الذي يستوجب العناية والحفظ والصون والحكمة في التعامل 

معها، وبهذا تتحوَّل مس��ؤوليَّته – أي الإنسان- عن البيئة من مجرَّد كونها موردًا وظيفيًّا وتقنيًّا إلى 

الت��زام وجودي وخُلقُي. وعليه فلا بدَّ أن يعُاد تش��كيل وعي الإنس��ان في العصر الراهن بجانبيه 

الفلس��في والروحي حتى يدرك أنَّ الطبيعة هي آية من آيات الله الخالق، وعليه تعُاد العلاقة بين 

الإنسان والطبيعة وفق رؤية توحيديَّة وفلسفيَّة))).

   وفي ض��وء ما توصّل إليه هذا البحث يمكن تقديم رؤي��ة بديلة تقوم على إعادة الوصل بين 

الإنس��ان والطبيعة في إطار فلسفة الاستخلاف، وهي فلسفة تستمدّ منابعها من الرؤية التوحيديَّة 

الأصيل��ة التي جعلت الإنس��ان خليفةً لله -تع��الى- في الأرض. ووفق هذا التص��وُّر، فإنَّ خلافة 

الإنس��ان لا تعن��ي حُريَّة مطلق��ة في التعامل مع البيئ��ة ومواردها، بل حريَّ��ة منضبطة بمجموعة 

من الخُلقُيَّات والمبادئ، أبرزها: الأمانة، والمس��ؤوليَّة، والعدل، والرش��د. فالطبيعة أمانةٌ يجب 

المحافظة عليها، وهذه المحافظة تمثِّل مس��ؤوليَّة أوكلها الله للإنس��ان، وأمّا العدل فيتحقّق عبر 

عدالة الإنس��ان تجاه الطبيعة وتجاه بني جنس��ه، وأخيراً يأتي الرشد في اس��تغلال موارد الطبيعة 

وعدم استنزافها، والانتفاع بها وفق الحدود التي رسمها الإسلام. وهكذا تتكامل هذه القِيم لتشكّل 

بعُدًا خُلقُيًّا أصيًال في الرؤية التوحيديَّة التي تنظمّ علاقة الإنس��ان بالطبيعة في ضوء ارتباطه بالله 

-تع��الى- والتزامه بحدوده، على نحوٍ يضمن تحقيق التنمية والعَمارة دون إخلالٍ بنظام الكون أو 

ي عليها. بحقوق المخلوقات الأخرى، والتي حثَّنا الله -تعالى- على عدم التعدِّ

خاتمة:
لت إلى مجموعة من النتائج، وهي: وفي نهاية هذا البحث، فقد توصَّ

zz يتج�َّى�لَّ التباين ب�ني الرؤية الغربيَّة والرؤي��ة التوحيديَّة في نظ��رة كلٍّ منهما إلى علاقة

الإنس��ان بالطبيعة؛ إذ تعامل الفكر الغربي مع الطبيعة بوصفها آلة ميكانيكيَّة خاضعة 

1 - Muannas, Nasution, M. A. A., & Endang Ekowati: Ecological Crisis: Seyyed 
Hossein Nasr’s Thought on Theophany, Sufiya Journal of Islamic Studies, 2(1), p46–58. 



47

العدد 10

للتجريب وإعادة التشكيل وفق مقتضيات العقل ومصالح الإنسان، حتى غدا الإنسان 

قه من  د قيمة الأشياء بقدر ما تحُقِّ - في هذا المنظور - س��يِّدًا مطلقًا على الكون، تتحدَّ

منفعة له. 

zz أمّا الرؤية التوحيديَّة فتنظر إلى الطبيعة من منظور متوازن؛ فالإنسان فيها مُستخلفٌ في

الكون، مُكلفٌّ بعمارة الأرض وإصلاحها، ولكن ضمن حدود وضوابط لا يتجاوزها، 

وبما يخل بسنن الكون أو الاعتداء على نظامه الإلهي.

zz بيَّنت أيضا خطورة الرؤية الغربيَّة المتمثَِلة في التعويل على العقل النفعي والمصلحي

وحده بوصفه محورًا رئيسًا في فهم الطبيعة والكون.

zz كشفت هذه الدراس��ة عن البعُد القرآني والفلسفي لخلافة الإنس��ان ومسؤوليَّته تجاه

الكون في إطار فلسفة الاستخلاف، تلك الفلسفة التي تجعل علاقة الإنسان بالطبيعة 

ى فيها الإنسان ما كلَّفه الله به في هذا الكون.   علاقةً تكامليَّة متوازنة، لا يتعدَّ

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟



بِيْعَة48ُ الِإنسَْانُ وَالطَّ

العدد 10

المصادر والمراجع:

إرنست كاسيرر: فلسفة التنوير، ترجمة: إبراهيم أبو رابيَّة، دار التنوير، بيروت، لا ط، 2013.��

أميرة حلمي مطر: الفلسفة عند اليونان، دار الثقافة للنشر، القاهرة، لا ط، لا ت. ��

عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلس��فة، ج1، المؤسسة العربيَّة للدراسات والنشر، بيروت، ��

لا ط، 1984.

عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلس��فة، المؤسسة العربيَّة للدراسات والنشر، بيروت، ط1، ��

.1984

مالك بن نبي: شروط النهضة، وزارة الثقافة والفنون والتراث، قطر، لا ط، 2011.��

فرانس��يس بيكون: الأورجانون الجديد: إرش��ادات صادقة في تفسير الطبيعة، ترجمة: عادل ��

مصطفى، مؤسسة هنداوي للنشر، القاهرة، ط1، 2018. 

فرانسيس بيكون: الأورجانون الجديد: إرشادات صادقة في تفسير الطبيعة، ص ��49

إتيان جلسون: “انهيار الديكارتيَّة: نقد معضلة الثنائيات في عالم ديكارت”، مجلَّة الاستغراب، ��

العدد24، 2021.

رينيه ديكارت: مبادئ الفلسفة، ترجمة: عثمان آمين، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، لا ��

ط، لا ت.

ريني��ه ديكارت: مقال في المنهج، ترجمة: محمود الخضيري، تقديم: عثمان أمين، مراجعة: ��

محمد مصطفى حلمي، الهيئة العامة المصريَّة للكتاب، لا ط، 2000.

محمود زقزوق: الإنس��ان والقي��م في التصور الإس�المي، الهيئة العام��ة المصريَّة للكتاب، ��

القاهرة، لا ط، 2004. 

محمود زقزوق: الإنسان في التصور الإسلامي، المجلس الأعلى للشؤون الإسلاميَّة، القاهرة، ��

لا ط، 2001. 

محمود زقزوق: المس��لمون في مف�رتق الطرق، مجمع البحوث الإس�الميَّة، القاهرة، لا ط، ��

.2020



49

العدد 10

محم��ود طلع��ت: الهيومانيَّ��ة، ترجمة: حس��ن علي مط��ر، المركز الإس�المي للدراس��ات ��

الاستراتيجيَّة، العراق، ط1، 2022.

ماكس فيبر: العلم والسياسة بوصفهما حرفة، المنظمة العربيَّة للترجمة، بيروت، لا ط، ��2011

أبو عب��د الله محمد القرطبي: الجامع لأحكام الق��رآن، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، لا ط، ��

.1964

إيمانويل كانط: نقد العقل المحض، ترجمة: موسي وهبة، مركز الإنماء القومي، بيروت، لا ��

ط، لا ت.

يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، مؤسسة هنداوي، للنشر، القاهرة، ط1، 2012.��

أوغس��ت كونت: دورس في الوضعيَّة، نقله للعربيَّة نبي��ل أبو صعب، ومنصور الحجلى، دار ��

الفرقد، ط1، 2020.

كارل ماركس: مخطوطات عام 1844 الاقتصاديَّة والفلس��فيَّة، ترجمة: محمد مستجير، دار ��

الثقافة الجديدة، لا ط، لا ت.

ة عقل، دار الشروق، القاهرة، لا ط، لا ت.�� زكي نجيب محمود: قصَّ

اب المسيري: “نقد الحداثة الغربيَّة في فكر المسيري”، مجلة جيل الدراسات الأدبيَّة �� عبد الوهَّ

والفكريَّة، ع26، 2017.

��  Muannas, Nasution, M. A. A., & Endang Ekowati: Ecological Crisis: Seyyed 

Hossein Nasr’s Thought on Theophany. Sufiya Journal of Islamic Studies, 2025.

الإنسَانُ سيدُ الطبيعَةِ أم خليفتُها؟


